

श्रीमन्महाप्रभु श्रीवङ्गभाचार्य विरचित

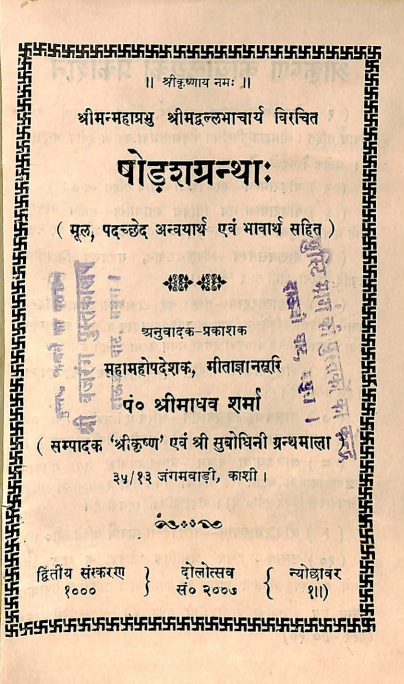
# षोड्शग्रन्थाः

( मूल पदच्छेद अन्वयार्थ एवं भावार्थ सहित )



पंडित श्रीमाधव शर्मा





## श्रीकृष्ण कार्यालयका प्रकाशन

(१) पोड्शप्रनथ मूल, पदच्छेद, हिन्दी अन्वयार्थ तथा भावार्थ सहित। श्रीमहाप्रमुविरचित पोड्शप्रनथका यह अद्वितीय अनुवाद है। प्रत्येक वैष्णवको इसे पढ़ना चाहिये। न्यो १॥)

( २ ) घोडुशप्रनथ सरल हिन्दी भागार्थ सहित न्यो० ।।।)

(२) षोड्राग्रन्थ एवं विविध स्तोत्राणि—तृतीय संस्करण अभी प्रकाशित हुआ है। न्यो० 🖂) १०० प्रति एकसाथ मंगाने पर २५)

(४) वैष्णवसर्वस्व --श्रीवञ्जभाख्यान, मूलपुरुष नित्यलील इत्यादि वैष्णवीपयीगी संग्रह न्यो०॥)

( पू ) सिद्धान्तरहरय - संस्कृत कई टीकाओं के आधारसे हिन्दी भाषामें सविस्तर विवेचन तथा आत्मनिवेदनरहस्य सहित। ब्रह्मसम्बन्ध दीक्षा लेनेवाले प्रत्येक वैष्णवको इसका मनन करना उचित हैं।

(६) श्रीयमुना जीके चालीस पद-यमुनाष्टक हिन्दी भाषान्तर

भी इस ग्रन्थमें है। न्यो०।)

( ७ ) श्रील्लवभंकुलवचनामृत—चरित्र एवं उपदेश परम मन्हि सीय है। सचित्र पक्की जिल्द न्यौ० २)। थोड़ी प्रतियाँ रह गयी हैं।

(८) श्रीव्रजयात्रा वर्णन-श्रीमहाप्रभुजीको तथा गोस्त्रामी श्रीव्रजस्त्नलालजी महाराजकी यात्राका वर्णन तथा व्रजमाहातम्य सहिती सुचित्र पक्की जिल्द न्यो० २)। थोड्ग प्रतियाँ रहगयी हैं।

( ह ) श्रीवल्लभाख्यान सरले हिन्दी भावार्थ सहित न्यौ०॥)

(१०) उत्सव—सचित्र त्रेमासिक 'उत्सव' के आठ अ के किल्समें श्रांकृष्ण जयन्तीसे प्राप्तम्भ कर प्रधान आठ उत्सवींका सेवाक्रम, भावना एवं कीर्चनींका परमोपयोगी संग्रह है। ग्रन्थाकारमें पक्की जिल्द न्यो० १०)

## सविनय निवेदन

श्राखराडभूमराडलाचार्यवर्ये श्रीमन्महाप्रभु श्रीमदल्लभाचार्य चरगाने अपने आश्रित दैवीजीवों केसमुद्धारार्थ जो विविध लीलाएँ की हैं, उनमें प्रन्थरचना भी एक है, श्रापश्रीने वेद, गीता, बहासूत्र एवं श्रीमङ्गागवतादि सच्छास्रोंका सार सच्चैपमें तथा सपष्टरूपमें समकानेकी परम ऋषा की है। स्रापश्रीने श्रीसुबोधिनीजी, स्रग्रुमाध्य, तत्त्वार्थदीय निबन्ध,पत्रावलम्बन, गायत्री भाष्यादि विविध प्रन्थोंकी रचनाकर इन निज रचित यन्थोंका सार तथा ऋपने सम्प्रदायके सम्पूर्ण रहस्यको समभानेके लिये षोडशयन्थोंकी रचना की है, इन यन्थों मेंसे कुछ अन्थ स्तुति रूपमें है और कुछ यन्थ उपदेश रूपमें है। इन उभय प्रकारके प्रन्थोंका पाठ करनेसे भगवद्गुण गानके साथ निज कर्तव्यका यथार्थ बोध हो सकता है। जो वैष्णव श्रीमहाप्रभुजीके हृदयके भावको श्रपने हृदयमें पधराने तथा स्थिर करनेकी इच्छा करें, वे इन यन्थोंको त्रपने हृदयम्थ कर कृतार्थ वनें । त्राचार्यश्रीके वचनासृत पान करनेसे र्नित्य एवं अनन्त आनन्दकी प्राप्ति हो सकती है। आचार्यश्रीके इन प्रिय यन्थोंको आपश्रीका स्वरूप ही समकता चाहिये। आप श्रीकी यह वाङ्मयी मृति परमानन्दप्रदायिनी है। त्रापके नाम रूपके चिन्तन, दर्शनादिसे जिस प्रकार आनन्दका अनुभव होता है, उसी प्रकार इन यन्थों के पाउसे तथा श्रवणादिसे त्रानन्दाकुषक होता है। हमारे मतानुसार यह षोडशाध्यायी श्रीवल्लभगीता है।

नैष्णानमात्र षोडरायन्थका नित्य नियमपूर्वक पाठ करते हैं। इन यन्थोंके पाठके साथ इनके ऋर्थ जाननेकी इच्छा सभी वैष्णाव रखते हैं। स्त्राचार्यश्रीके इन यन्थोंका ऋर्थ जाननेकी इच्छा रखनेवाले वैष्णावींकी ऋषिक सुविधाके लिये तथा पृष्टिमार्गीय पाठशालाओं के विद्यार्थियोंकी सुविधाके लिये मैंने यह यन्य मृलके साथ पदच्छेद श्रन्वयार्थ एवं भावार्थ सहित प्रकाशित करनेकी व्यवस्था की है। श्राचार्यश्रीके परमोपकारक उपदेशामृतोंका श्रवण मननादि करना तथा श्रपने सहधर्मियोंमें इसका प्रचार करना श्राचार्यवंशज एवं श्राचार्यानुयायी मात्रका कतेव्य है।

जिसप्रकार प्रथम संस्कर एको प्रकाशित होते ही वैष्णवोंने इसका स्वागत कर मुक्ते प्रोत्साहित किया था उसी प्रकार इस द्वितीय संस्कर एको लिए भी मुक्ते पूर्ण त्राशा है कि वैष्णवजनता इस प्रन्थ रत्नको प्रधराकर मेरी सेवाको सार्थक करेंगे।

#### माधव शर्माका सादर भगवत्समरण

#### अनुक्रमणिका

|             | the same of the same of the same and the same allowed the same and the same allowed the same and the same and the same allowed the same and the same allowed the same and the | 8           |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ₹.          | श्रीयमुनाष्ट्रकम् 🦟 🦟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             |
| ₹.          | बालबोधः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | १२          |
| ₹.          | सिद्धान्तमुक्तावली                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २५          |
| 8.          | पुष्टिप्रवाहमर्यादाभेदः 💮 \cdots                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 88          |
| ¥.          | सिद्धान्तरहस्यम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ६०          |
| ξ.          | नवरत्नम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ६६          |
| J.          | त्रान्तः करण्प्रवोधः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | उर          |
| Ε.          | विवेकधैर्याश्रयनिरूपण्म् 🗼 😶 💮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 30          |
| 3           | श्रीकृष्णाश्रीयः 💮 💮 💮 💮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 69          |
| 20.         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 80          |
| 28.         | भक्तिवधिनी अपन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 800         |
| 82.         | जलभेदः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 986         |
| <b>₹</b> ₹. | पञ्चपद्यानि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | १२०         |
|             | संन्यासनिर्णयः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १३२         |
| 24.         | निरोधतच्याम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>१</b> ३८ |
| 10 mm       | सेवाफनम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | १५३         |

ॐ श्रीकृष्णाय नमः ৠ श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः ॥

्रिश्रीमन्महाप्रसु श्रीवल्लभाचार्य विरचित

१--श्रीयसुनाष्टकम्

-0:\*:0-

नमामि यमुनामहं सक्रलिसिहिहेतुं मुद्रा मुरारिपद्पङ्कजस्फुरद्मन्द्रेणूत्कटाम् । तटस्थनवकाननप्रकटमोद्पुष्पाम्बुना सुरासुरसुपूजितस्मरिपतुः श्रियं बिश्रतोम् ॥१॥

पदच्छेदः — नमामि, यम्ञनाम्, श्रहम्, सकलसिद्धि-हेतुम्, मुदा, मुरारिपदपङ्कजस्फुरदमन्दरेगात्कटाम्, तटस्थ-नवकाननप्रकटमोदपुष्पाम्बुना, सुरासुरसुपूजितस्मरिपतुः श्रियम्, विश्रतीम् ॥१॥

#### ऋन्वयार्थः—

सकलिसिद्धिहेतुम्— समस्त सिद्धियों में कारणरूप । प्रुरारिपदपंक जस्फुरदमंद— रेग्ग्र्त्कटाम्—मुरारिके चरण कमलकी तेजस्वी तथा अधिक रेणु वाली,

तटस्थनवकाननप्रकटमोद—
पुष्पाम्बुना—तटस्थित नवीन
वनोंके विकसित पुष्प मिश्रित
सुगन्धित जल द्वारा।

सुरासुरसुपूजितस्मरिपतः—
सुर और असुरों द्वारा सम्यक् पूजित
स्मर पिता अर्थात् प्रद्युम्नजीके
पिता श्रीकृष्णकी,
श्रियम्—शोभाका।
श्रियम्—शोभाका।
श्रियम्—श्रीयसुनाजीको।
यसुनाम्—श्रीयसुनाजीको।
यहम्—में (श्रीवल्लभाचार्य)
सुदा-हर्षपूर्वक,
नमामि—नमन करता हूँ।

भावार्थः—समस्त अलौकिक सिद्धियोंको देनेवाली, मुर-देत्यके शत्रु भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रके चरण कमलकी तेजस्वी अग्रेर अधिक अर्थात् जलसे विशेष रेणुको धारण करनेवाली, अपने तटपर स्थित नवीन वनके विकसित सुगन्धित पुष्प मिश्रित जल द्वारा, सुर अर्थात् दैन्यभाववाले अजमकोंके द्वारा अच्छी असुर अर्थात् मानभाव वाले अजमकोंके द्वारा अच्छी प्रकारसे पूजित, श्रीकृष्णचन्द्रकी शोभाको धारण करने वाली श्रीयमुना महाराणीजीको मैं (श्रीवल्लभाचार्य) सहर्ष नमस्कार करता हूँ ॥ १॥

कलिन्द्गिरिमस्तके पतद्मन्दपूरोज्ज्वला विलासगमनोल्लसत्प्रकटगण्डशैलोन्नता। सघोषगतिदन्तुरा समधिरूढदोलोत्तमा

### मुकुन्द्रतिवर्द्धिनी जयति पद्मबन्धोः सुता ॥२॥

पदच्छेदः—कलिन्दगिरिमस्तके, पतदमन्दपूरोज्ज्वला, विलासगमनोष्ठसत् , प्रकटगण्डशैलौन्नता, सघोषगति— दन्तुरा, समिषिरूढ़दोलोत्तमा, म्रुजुन्दरतिवर्द्धिनी, जयति-पद्मबन्धोः, सुता ॥ २॥

किलन्दगिरिमस्तके—किल्द पर्वतके मस्तकार

पतदमन्दपूरोज्ज्वला— पड़ने वाले अत्यन्त वेगके कारण उज्ज्वल दीखनेवाली

विलासगमनोल्लसत्प्रकट— गंगडशैलोन्नता— विलास पूर्वक चलनेके कारण सुशोभित और पर्वतके गण्डस्थल रूपसे ऊंची नीची दीखती हुई,

सघोषगतिदन्तुरा- शब्दपूर्वक

गतिके क रण विविधविकार युक्त,
समिथिरूढ़दोलोत्तमा—उत्तम
इस्लेमें मलीमांति विराजितके सहरा
मुकुन्दरतिवर्द्धिनी— श्रीमुकुन्द
मगवानमें प्रोम बढ़ानेवाली
पद्मवन्धोः—कमलके बन्धु (श्रां
स्त्री) की,
मुता—पुत्री-श्रीयमुनाजी,
जयति—उत्कर्षताको प्राप्त हो
रही हैं।

भावार्थ: सूर्यमंडलमें स्थित प्रभुके हृदयसे रस रूप प्रकट होकर फिर कलिन्द पर्वतके शिखरपर गिरते हुए अत्यन्त प्रवाहोंसे उज्ज्वल, विलास सहित चलनेसे सुन्दर और उत्तम शिलाओंसे उन्नत तथा ध्विन सहित गमनसे ऊंची नीची होती अर्थाद उत्तम सूतेमें विराजित हुई सी दीखती एवं श्रीकृष्णचन्द्रमें प्रीति बढ़ाने वाली श्रीसूर्यपुत्री श्रीयमुना महाराणीजी श्रेष्टातासे विराजनमान हैं।। २॥

the first of the second true affects from the

भुवं भुवनपावनीमधिगतासनेकस्वनैः प्रियाभिरिव सेवितां शुक्रमयूरहंसादिभिः।

तरङ्गभुजकङ्गणप्रकटमुक्तिकावालुका-

नितम्बतटसुंद्रीं नमत कृष्णतुर्यप्रियाम् ॥३॥

पदच्छेदः — भुवम्, भुवनपावनीम, अधिगताम्, अनेक-स्वनैः, प्रयाभिः, इव, सेविताम्, शुकमयुरहं सादिभिः, तरंगभुजकंकणप्रकटमुक्तिकावालुका, नितम्बतटसुन्दरीम्,

नमत, कृष्णतुर्यप्रियाम्॥३॥

**भुवनपावनीम्**— भूमण्डलको पवित्र करनेवाली—श्रीयमुनाजी

**भुवमधिगताम् —**-पृथ्वीपर पधा-रने पर ।

शुकमयूरहंसादिभिः—ग्रुक मोर और इंसादि पश्चियों द्वारा। प्रियाभिः—सिवजनोंके द्वारा

इव-- जैसे हों वैसे,

**अनेकस्वनैः**—विविध शब्दोंसे

सेवित।म्—मुसेवित (और)
तरंगभुजकं कणप्रकटमुक्तिका
वालुका—तरंग रूपी श्रीहस्तमें
पहने हुए कंकणों पर जड़े मोतीरूपी
वालुका युक्त।

नितम्बतटसुन्दरीम् — नितम्ब ह्य तटयुक् सुन्दरी (ऐसी)

क्र त्ययुण क्षेप्स (क्रिक्टणकी क्रुटणतुर्यप्रियाम् — श्रीक्टणकी को चतुर्थ पटराणीं (श्रीयमुनाजी) को नमत करो । पवित्र करनेवाली भूमण्डलको

भावार्थः—सम्पूर्ण लोगोंको पवित्र करनेवाला भूमण्डलसं प्रधारनेपर जैसे प्रियसिययों द्वारा सेवन होती हो वैसे ही अनेक शब्द बोलते हुए तोता, मोर और हंसादि मधुर शब्द बोलनेवाले पित्रयोंके द्वारा सुसेवित हुई और तरंगरूपी सुजा-

त्र्योंके कंकणोंमें स्पष्ट दीखतेवाली मोतियोंके समान चमकने वाली वालुका युक्त एवं नितम्ब भाग रूप उभय तटोंसे सुन्दर लगने वाली श्रीकृष्णकी चतुर्थ प्रिया (श्रीयसुनाजी) को हे भक्तगण ! तुम नमन करो ॥ ३॥

अनन्तगुणभूषिते शिवविर्राञ्चदेवस्तुते घनाघनिनमे सदा ध्रुवपराशराभोष्ठदे । विशुद्धमथुरातटे सकलगोपगोपीवृते कृपाजलिधसंश्रिते मम मनः सुखं भावय ॥४॥

पदच्छेद :—-अनन्तगुणभूषिते, शिवविरिश्चिदेवस्तुते, घनावनिमे, सदा, ध्रुवपराशराभीष्टदे, विशुद्धमथुरातदे, सकलगोपगोपीवृते, कृपाजलिधसंश्रिते, मम, मनः, सुखम्, भावय ॥ ४॥

श्रनन्तगुगाभूषिते — अनन्त गुणोंसे सुशोभित । शिवविरश्चिदेवस्तुते—शिव ब्रह्मादि देवताओं के द्वारा स्तुतिकी हुई । धनाधननिभे — गम्भीर मेवोंके समान कान्तिवाली । सदा — सर्वदा, धुवपराशराभीष्टदे — श्रुव और पराशर आदि को परम इष्ट फल देनेवाली । विशुद्धमथुरातटे—विशुद्ध मथुरा जिनके तट पर है ऐसी, सकलगोपगोपीवृते—सम्पूर्ण गोप और गोपीजनादि द्वारा चिरी हुई, कृपाजलिधसंश्रिते — कृपा सागर श्रीकृष्णके आश्रयमें रहनेवाली श्रीयमुनाजी, मम, मनः—मेरे मनको ।

सुखं,भावय — सुख प्रकट करें

भावार्थः — अनन्त गुणोंसे सुशोभित, शिव ब्रह्मादि देवताओं द्वारा स्तवित, निरन्तर गम्भीरमेघके समूहके समान देदीप्य-वती, श्रुव और पराशरको मनोवाञ्छित फल दान करने वाली अत्यन्त शुद्ध मथुरा नगरी जिसके तटपर बसी हुई है, तथा सम्पूर्ण गोप गोपीजनोंसे आवृत, कृपासागर श्रीव्रजाधीश्वरके आश्रयमें रहनेवाली हे श्रीयमुनाजी ! हमारे मनको सुख (आनन्दानुभव) कराइये॥ ४॥

यया चरणपद्मजा मुरिरपोः प्रियम्भावुका समागमनतोऽभवत् सकलसिद्धिदा सेवताम् । तया सहरातामियात् कमलजासपत्नीव यत् हरिप्रियकलिंद्या मनसिमे सदा स्थीयताम्॥५॥

पद्च्छेदः—यया, चरणपद्मजा, मुररिपोः, प्रिय-म्भावुका, समागमनतः, अभवत्, सकलिसिद्धदा, सेवताम् तया, सद्दशताम्, इयात्, कमलजा, सपत्नी, इव, यत्, हरिप्रियकलिन्दया, मनसि, सदा, स्थीयताम् ॥ ४॥

यया, समागमनतः — जिनके
सम्मिलनसे
स्रिम्मलनसे
स्रिण्यद्भा — श्रीगङ्गा जी
मुरिरंपोः — भगवान् श्रीकृष्णको
प्रियम्भावुका — प्रीतिकर
स्रमवत् — हुईं, तथा
सेवताम् — सेवा करनेवालोंको

सकलसिंद्भिदा—सम्पूर्ण तिद्धियों को देनेवाली अभवत्—हुईं। तया—उन (श्री यमुनाजी) की सदशताम्—नुल्यताको (कीन) इयात्—प्राप्त हो सकता है ? यदि इयात्ति — जो बराबरी करे भी तो करे भी तो कमलजा— श्री लक्ष्मीजी सपत्नी, इव— तौतिनके सदृश इयात्— प्राप्त हो हिरिप्रयकलिन्दया— श्रीहरिके

प्रिय (भक्तों) के कष्टकों
दूर करनेवाली श्रीयमुनाजी

मे, मनिस—मेरे मनमें
सदा—सर्वदा

स्थीयताम्—वास करो (मूलमें
इव शब्द गौणताका वाचक है)

भावार्थः—जिन श्रीयमुनाजीके समागमसे, भगवचरणसे प्रकट हुई श्रीगङ्गाजी भी भगवानको प्रिय हुई, उन श्रीयमुना-जीकी समानता भला कौन प्राप्त कर सकता हैं? हां! यिद कुछ समानता कर सकती है, तो वह कुछ न्यूनताके साथ श्रीलक्ष्मीजी ही, ऐसी सर्वोपिर तथा भगवद्भक्तोंके क्षेशोंको नाश करनेवाली श्रीयमुनाजी मेरे मनमें निरन्तर वास करें।। ४।।

नमोऽस्तु यमुने सदा तव चरित्रमत्यद्भुतं

न जातु यमयातना भवति ते पयःपानतः। यमोऽपि भगिनीसुतान् कथमु हन्ति दुष्टानपि प्रियो भवति सेवनात् तव हरेर्यथा गोपिकाः॥६।

पदच्छेदः — नमः, अस्तु यमुने सदा तव चरित्रम् अत्यद्भुतम्, न, जातु, यमयातना, भवति, ते, पयःपानतः, यमः, अपि, भगिनीसुतान्, कथाम् उ, हन्तिः दुष्टान्अपिः प्रिय,ः भवति, सेवनात् तव, हरेः, यथा, गोपीकाः ॥६॥

यमुने !--हेश्रीयमुनाजी (आपको) तव चिरित्रम्--आपका चिरित्र सदा नमः अस्तु-सदैव नमन हो। अत्यद्भुतम्-अत्यन्त अद्भुत है।

ते, पयः पानतः—अ पके जल पानसे
जातु—कभी भी ।
यमयातना—यमराज सम्बन्धीं दुःख ।
न, भवति—नहीं होता है ।
ययः, अपि —यमराज भी ।
दुष्टान् , अपि —दुष्ट ऐसे भी ।
भगिनीसुनान्—बहिनके पुत्रोंके ।
उ कथम्—अरे किस प्रकार !

हिन्त—मार सकता है ?

यथा—जिस प्रकार
गोपिकाः—श्रीगोपीजन
तव, सेवनात्—आपके सेवनसे
हरेः प्रियाः—श्रीकृष्णको प्रिय
समवन्—हुई
तथा—उसी प्रकार
तव—आपकं सेवनसे भक्त
हरेः — प्रियः श्रीकृष्णको प्रिय
मर्वात—होता है।

भावार्थः—हे श्रीयमुनाजी ! आपको निरन्तर नमस्कार हो । आपका चरित्र अतिशय आध्यर्यकर है, आपके जलका पान करनेसे किसी भी समय यमकी यातना (नरकबास) होता ही नहीं। क्योंकि यमराज भी अपनी बहिनके दुष्ट पुत्रोंको भी कैसे मारे ? अर्थात नहीं मार सकते। आपका सेवन करनेसे जैसे श्रीगोपीजन भगवान श्रीव्रजेश्वरको श्रिय बनी, उसी प्रकार जीव भी आपके सेवनसे भगवित्रय बनता है।। ६॥

ममास्तु तव सन्निधौ तनुनवत्वमेतावता नदुर्लभतमा रितर्मुररिधौ मुकुन्द्प्रिये। अतोऽस्तु तव लालना सुरधुनी परं सङ्गमात् तवैव भुवि कीर्तिता न तु कदापि पृष्टिस्थितैः॥७॥ पदच्छेदः — मम, अस्तु, तव, सिन्धो, तनुनवत्वम्, एतावता, न दुर्लभतमा, रितः, मुरिरपो, मुकुन्दिप्रिये, अतः अस्तु, तव, लालना, सुरधुनी, परम्, सङ्गमात्, तव, एव, स्रुवि, कीर्तिता न, तु कदापि, पुष्टिस्थितैः ॥ ७॥

हे मुकुन्द्रिये !—हे श्री यमुना जी ! तव सिनिधी—आप के समीपमें मम —मेरा तजुनवत्वम्—शरीरकी न्तनता अस्तु एतावता—हो इतनेसे मुरिपी—श्रीकृष्णमें

रितः—प्रीति दुलभतमा, न—अत्यन्त दुर्छम नहीं है।

त्रतः, तव -इसलिये आपकी

लालना अस्तु—लालना हो
सुरधुनी—श्रीगंगाजी
तव, एव —आपके ही
सङ्गमात् —सङ्गमसे
अवि, परम् —पृथ्वीमें अत्यन्त
कीर्तिता—प्रशंसायुक्त हुई
पृष्टिस्थितैः—पृष्टिमार्गमें स्थित
वैष्णवीके द्वारा
त, कदापि—तो कभी भी
तव, विना —आपके विना
कीर्तिता, न—प्रशंकित नहीं है

भावार्थः — मुक्ति देनेवाले श्रीकृष्णकी प्रिया हे श्रीयमुनाजी ! आपके सन्निधानमें हमारा नवीन शरीर हो, केवल इतनेसे यानी शरीर परिवर्तन से ही मुरिएपु श्रीकृष्णमें प्रीति अत्यन्त दुर्लभ नहीं अर्थात सुलभ हैं। इसलिए आपकी स्तुति रूप लालना हो। श्रीगङ्गाजीने भी आपके ही संसर्ग से पृथ्वीमें प्रशंसा प्राप्त की है। परन्तु आपके संगम बिना पृष्टिस्थ जीवोंने अकेली गङ्गाजीकी भी स्तुति नहीं की।। ७।।

स्तुतिं तव करोति कः कमलजा सर्पात प्रिये हरेर्यद्नुसेवया भवति सौख्यमामोचतः। इयं तव कथाधिका सकलगोपिकासङ्गम-समरश्रमजलाणुभिः सकलगात्रजैः सङ्गमः॥८॥

पदच्छेदः स्तुतिम्, तव, करोति, कः, कमलजा, सपित्न, प्रिये ! हरेः, यत् अनुसेवया, भवति, सौष्व्यम्, आमोचतः, इयं, तव, कथाधिका, सकलगोपिकासङ्गम समरश्रमजलाणुभिः, सकलगात्रजैः, सङ्गमः ॥ ८॥

हे कमलजासपितन !—हे श्री
लक्ष्मीजी की सौतिन !
हे प्रिये !—हे श्रीयमुनाजी
तव, स्तुतिम्—आपकी स्तुति
कः करोति—कौन करता है ?
यत, अनुसेवया—जिस सेवनसे
आमोचतः—मोक्ष पर्यन्त
सौख्यम्—सुख होता है

सकल सम्पूर्ण
गात्रजैः श्रीअङ्गोसे उत्पन्न हुए
सकलगोपिकासंगमसमरश्रमजलाणुभिः सर्व गोपीजनोंके
सङ्गमसे पैदा हुए जो स्मरश्रमजलके
विन्दु उनसे
संगमः, भवति समागम होता है
इयं तव यह आपकी
कथाधिका कथा अधिक है।

भावार्थः—हे लक्ष्मीजीकी सौतिन ! हे श्रीयमुनाजी ! श्रापकी स्तुति कौन कर सकता है ? श्रर्थात कोई नहीं कर सकता । क्योंकि श्रीहरिके पश्चात श्रीलक्ष्मीजीके सेवन करनेसे मोच पर्यन्त सुख होता है; परन्तु आपकी यह कथा तो इससे भी अधिक है कि श्रागोपीजनोंके समागमसे श्रीअंगोंस प्रकट हुए स्मरश्रमके जो जलविन्दु उनके साथ त्रापके संवन-स संगम होता है।। ३।।

तवाष्टकमिदं मुदा पठित सूरसूते सदा समस्तदुरितक्षयो भवति वै मुकुन्दे रतिः। तया सकलसिद्धयो मुरिरपुश्च सन्तुष्यति स्वभावविजयो भवेत् वद्ति वल्लभः श्रीहरेः॥९॥

पदच्छेदः--तव, अष्टकम्, इदम्, मुदा, पठित, सूर-

सते ! सदा, समस्त, दुरितच्यः, भवति, वै, मुकुन्दे, रतिः, तया, सकन्त्रसिद्धयः, मुरस्पुः, च, सन्तुष्यति स्बभावविजयः, भवेत्, वदति, बह्नमः, श्रीहरेः ॥ ६ ॥ हे सूरसूते !-हे सूर्यपुत्री | श्रीयम्नाजी ! तव, इदम् आपका यह **अष्टकम्**—अष्टक य:, सदा-जो सदैव मुदा-हर्ष पूर्वक पठित-पढ़ता है उसके समस्तदुरितच्चयः — सम्पूर्ण पापोंका नाश

भवति होता है मुररिपु: मुर नामक दैत्य के शत्रु श्रीभगवान् संतुष्यत - परम प्रसन्न होते हैं। कुमुन्दे शीमुकुन्द भगवान्में भवति होता है च--और

वै—िनश्चयही
तया—उस प्रीतिके द्वारा
सकलसिद्धयः—सब प्रकारकी
सिद्धियों की प्राप्ति
(भवन्ति)—होती हैं (और)
स्वभावविजयः—अपने स्वभाव

पर विजय भवेत्—होता है, ऐसा श्रीहरेः—श्रीहरिके बल्लभः—श्रीवल्लमाचार्यजा

बद्ति - महते हैं।

भावार्थः—हे सूर्यपुत्रि ! आपके इस अष्टकका जो प्रसन्तता पूर्वक निरन्तर पाठ करता है उसके समस्त पाप नष्ट होकर, निश्चय ही मुकुन्द भगवानमें प्रीति होती है । इस प्रीतिके प्राप्त करनेसे सम्पूर्ण सिद्धियोंकी प्राप्ति होती है, तथा स्वभावका विजय होता है । अर्थात स्वभाव अपने अनुकृत हो जाता है । इस प्रकार श्रीहरिके प्रिया श्रीमद्वलभावार्यजी कहते हैं ॥ ६॥

इति श्रीमद्वलभाचार्यविरचितं, श्रीयमुनाष्ट्रकस्तोत्रं सम्पूर्ण ।

## २-बालनोधः

**一〇:\*:〇一** 

नत्वा हरिं सदानन्दं सर्वसिद्धान्तरां यहम् । बालप्रबोधनार्थाय वदामि सुविनिश्चितम् ॥१॥ पदच्छेदः—नत्वा, हरिम्, सदानन्दम्, सर्वसिद्धान्त-संग्रहम्, बालप्रबोधनार्थाय, वदामि, सुविनिश्चितम् । ।१॥ सदानन्दम् सदानन्दरूप हरिम् —श्रीकृष्णको नत्त्रा नमन करके वालप्रबोधनार्थाय-वालकोंके

सुविनिश्चितम् विशेष रूपसे निश्चय किया हुआ सर्वसिद्धान्तसंग्रहम् —समस्त सिद्धान्तींका संग्रह सम्यक् ज्ञानके लिये वदामि —मैं कहता हूँ।

भावार्थ: सदा आनन्द रूप हरिको नमस्कार करके बाल-कोंके जाननेके लिये अच्छी तरह विचार पूर्वक निश्चय किया हुआ सब सिद्धान्तोंका स्वरूप कहता हूँ ॥ १ ॥

धर्मार्थकाममोक्षाख्याश्चत्वारोऽर्था मनीषिणाम् जीवेश्वरविचारेण द्विधा ते हि विचारिताः॥२॥

पदच्छेदः-धर्माथकाममोत्ताख्याः चत्वारः, मनीषिणाम्, जीवेश्वरविचारेण, द्विधा, ते, हि, विचा-रिताः । २०। ई के कार्

मनीषिणाम्—-बुद्धिमान पुरु- जीवेश्वरविचारेण -- जीव षोंके कि स्त्री अति । एक का क

धर्मार्थकाममोच्याख्याः--धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष नामके

चत्वारोऽर्थाः चार पुरुषार्थं विचारिताः विचारे गये हैं।

और ईश्वरके विचारसे ते, हि—वे निश्चयरूपसे द्विधा—दो प्रकारसे

भावार्थ: - विवेकी पुरुषोंने धर्म, ऋर्थ, काम ऋौर मोच नामक चार पुरुषार्थ कहे है। वे दो प्रकारके हैं। एक तो ईश्वरके कहे हुए हैं ऋौर दूसरे जीव के कहे हुए हैं ॥ २॥

अलौकिकास्तु वेदोक्ताः साध्यसाधनसंयुताः। लौकिका ऋषिभिः प्रोक्तास्तथैवेश्वरशिक्षया॥३॥

पदच्छेदः—अलौकिकाः, तु वेदोक्ताः, साध्यसाधन संयुताः, लौकिकाः, ऋषिभिः, प्रोक्ताः, तथा, एव ईश्वर-शिद्यया । ३ ॥

साध्यसाधनसंयुताः—स्व श्रीतः साधनो से युक्त श्रीतिकाः—अलौकिक पुरुषार्थ तु—तो वेदोक्ताः—वेदमें कहे हैं!

तथा, एव—उसी प्रकार ही
ईश्वरशिच्या—भगवदाज्ञासे
ऋषिभिः—ऋषियों ने
लोकिकाः—लोकिक पुरुषार्थ
प्रोक्ताः—कहे हैं

भावार्थः ईश्वरके कहे हुए अलौकिक पुरुषार्थौंका साधन फल सहित वेद में वर्णन है। ईश्वरकी ही प्रेरणासे ऋषियोंके द्वारा बनाये हुए लौकिक पुरुषार्थौंका वर्णन पुराणादिमें है॥३॥

लोकिकांस्तु प्रवक्ष्यामि वेदादाचा यतः स्थिताः। धर्मशास्त्राणि नीतिश्च कामशास्त्राणि च कमात्॥४॥ त्रिवर्गसाधकानीति न तन्निर्णय उच्यते।

पदच्छेद:—लौकिकान, तु, प्रवच्यामि, वेदात्, आद्याः यतः, स्थिताः, धर्मशास्त्राणि, नीतिः, च, कामशास्त्राणि, च क्रमात्, त्रिवर्गसाधकानि, इति, न, तन्निर्णयः, उच्यते ॥४॥४॥ श्राद्याः अलौकिक (ईश्वरसे-विचार किये गये पुरुषार्थ ) वेदात् —वेदसे स्थिताः —प्रसिद्ध हैं। तु —और लौकिकान् —लौकिकपुरुषार्थीको प्रवच्यामि —अंच्छीरीतिसे कहता हूँ त्रिवर्गसाधकानि —धर्म, अर्थ, काम इनको प्राप्त करानेवाले धर्मशास्त्राणि—धर्मशास्त्र च नीति,—और नीतिशास्त्र च—और कामशास्त्राणि—कामशास्त्र क्रमात्—कमसे इति—इसल्यि तत्रिणय:—उसका निर्णय न, उच्यते—नहीं कहते हैं।

भावार्थ—अब लौकिक पुरुषार्थीका निर्णय कहता हूँ, अलौकिकपुरुषार्थीका तो वेदमें ही निर्णय है। धर्मशास्त्र धर्मका साधक है। नीति-शास्त्र अर्थका साधक है और काम-शास्त्र कामका साधक है। इन तीनों शास्त्रोंका निर्णय मैं नहीं कहता हूँ। ४-४॥

मोक्षे चत्वारि शास्त्राणि लोकिके परतः स्वतः॥५॥ द्विधा द्वे द्वे स्वतस्तत्र सांख्ययोगौ प्रकीर्तितौ। त्यागात्यागविभागेन साङ्क्येत्यागः प्रकीर्तितः॥६॥ अहन्ताममतानाशे सर्वथा निरहंकृतौ। स्वरूपस्थो यदा जीवः कृतार्थः स निगचते॥७॥

पदच्छेदः—मोक्षे, चत्वारि, शास्त्राणि, लौकिके, परतः, स्वतः, द्विधा, द्वे द्वे, स्वतः, तत्र, सांख्ययोगौ, प्रकीर्तितौ त्यागात्यागविभागेन, सांख्ये, त्यागः प्रकीर्तितः, अहंताम-मतानाशे, सर्वथा, निरहंकतौ, स्वरूपस्थः, यदा, जीवः, कृतार्थः, सः, निगद्यते ॥ ५ ॥ ६ ॥ ७ ॥

लौकिके-लौकिक पुरुषार्थ मोक्षे—मोक्षमें चत्वारि चार शास्त्राणि—शस्त्र है परतः -दूसरे के द्वारा मोक्ष स्वतः अपने द्वारा मोक्ष तत्र, द्वे द्वे - उनमें दो दो द्विधा इन दो प्रकारों से कि स्वतः - स्वतंत्र रीति से त्यागात्यागविभागेन त्याग और अत्याग विभाग द्वारा सांख्ययोगी—सांख्य और योग कहे हुए हैं उनमें से सांख्ये - सांख्य में (ज्ञानमार्ग में) त्यागः—त्याग
प्रकोतितः—कहा है।
सर्वथा | सब प्रकारसे
निरहंकृती—अहंकार रहित
श्रहताममतानाशे—अहंता
ममताका नाश होने से जब
जीवः—जीव
यदा—जिस समय
स्वरूपस्थः—स्वरूपमें स्थिति
करनेवाला होता है तब
सः—बह जीव
कृतार्थः—कहा जाता है

भावार्थः लौकिकमें मोत्तके साधक चार शास्त्र हैं और ये दो भागोंमें विभक्त हैं। एक तो दूसरेकी कृपासे मोत्त लाभ करना, उसमें दो शास्त्र हैं, और स्वयं अपने पुरुषार्थसे मोत्त लाभ करना, इसमें भी दो शास्त्र हैं। जो कि सांख्य और योग नामसे प्रसिद्ध हैं। सांख्य शास्त्रका मत है, कि सब वस्तुओंका त्याग कर दिया जाय, और योग शास्त्रका मत है कि त्याग नहीं किया जाय । सांख्य मतके अनुसार सबका त्याग करनेसे अहंता अर्थात अहंकार और ममता अर्थात मोहका नाश हो जाता है, और अहंकार रहित जीव जब अपने ही स्वरूपमें स्थित हो जाय तब कृतार्थी माना जाता है ॥ ४--६--७॥

### तद्रथं प्रक्रिया काचित् पुराणेऽपि निरूपिता। ऋषिभिर्वहुधा प्रोक्ता फलमेकमबाह्यतः ॥ ॥ ॥

पदच्छेद:—तदर्थम्, प्रक्रिया, काचित्, पुराणे, अपि, निरूपिता, ऋपिभिः, बहुधा, प्रोक्ताः, फलम्, एकम्, अवाह्यतः ॥ = ॥

तदर्थम्—मोक्षके लिये
पुराणे—पुराणोंमें
काचित्—कोई कोई
प्रक्रिया, अपि—कम भी
निरूपिता—निरूपण किया है।

ऋषिभः—ऋषियों केद्वारा
बहुधा—अनेक प्रकारसे
प्रोक्ताः—कही हुई हैं; किन्तु
अवाह्यतः—अन्तरङ्ग
फलम् एकम्—फल एक ही है

भावार्थः — उस मोत्तके लिये ऋषियोंने कोई-कोई पुराणोंमें साधन करनेके लिये बहुत-सो कियाएं भी निरूपण की हैं: किन्तु इनके अन्तरंग होनेके कारण उसका फल भी एक ही है।। ८॥

अत्यागे योगमार्गो हि त्यागोऽपि मनसैव हि । यमादयस्तु कर्तव्याः सिद्धेयोगे कृतार्थता ॥९॥ पदच्छेदः—अत्यागे, योगमार्गः, हि, त्यागः, अपि, मनसा, एव, हि, यमादयः, तु, कर्तव्याः, सिद्धे, योगे, कृतार्थता ॥ ६ ॥

अत्यागे—नहीत्यागनेमें योगमार्गः -- योगमार्ग है हि, त्यागः -- इसमें त्याग अपि, मनसा--भी मनदारा हि--निश्चय है

यमाद्यः--यमनियमादि इसमें कर्तव्याः-पालन करने योग्य है। योगे--योग के सिद्धे-सिद्ध होने पर कृतार्थता—-पूर्णता होती है।

भावार्थः योगमार्गके साधनमें साद्वात् सव वस्तुत्रोंका त्याग नहीं हैं, ऋौर त्याग विना योग सिद्ध हो नहीं सकता इसलिये मनसे त्याग करना चाहिये, श्रीर यम, नियम श्रासन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान, समाधि इन अष्टाङ्ग योगका साधन क्रमानुसार करे। जिससे मन निश्चल होकर योग सिद्ध होता है, ऋौर ऐसा होनेसे ही कृतार्थता मानी जाती है।। ध।।

पराश्रयेण मोक्षस्तु द्विधा सोऽपि निरूप्यते । ब्रह्मा ब्राह्मणतां यातस्तद्र्पेण सुसेव्यते ॥१०॥

पदच्छेदः-पराश्रयेण, मोचः, तु, द्विधा, सः, अपि, निरूप्यते, ब्रह्मा, ब्राह्मणताम्, यातः, तद्रूपेण, सुसेव्यते ॥१०॥

पराश्रयेग — दूसरेके आश्रयसे सः, त्रापि — वह भी तु, मोक्षः — जो मोक्ष है विधा — दो प्रकारसे तु, मोक्षः—जो मोक्ष है

निरूप्यते—निरूपित है ब्रह्मा—ब्रह्माजी ब्राह्मणताम्—ब्राह्मगत्वको

यातः—प्राप्त हुए हैं। अतएव तद्र**ूपेगा**—ब्राम्हण के रूप से सुसेव्यते—सम्यक् सेवित हैं।

भावार्थः—परायेके आश्रयसे मोत्त लाभ करनेके दो मार्ग हैं सो मैं बतलाता हूँ। ब्रह्माजी तो ब्राह्मण्वको प्राप्त हैं इसलिये ब्राह्मण रूपसे उनकी सेवा उपासना आदि होती है।। १०॥

ते सर्वार्था न चाद्येन शास्त्रं किञ्चिदुदीरितम्। इत्रतः शिवश्च विष्णुश्च जगतो हितकारकौ ॥११॥ वस्तुनः स्थितिसंहारौ कार्यौ शास्त्रप्रवर्तकौ । ब्रह्मैव तादृशं यस्मात् सर्वात्मकतयोदितौ ॥२१॥

पदच्छेदः—ते, सर्वार्थाः, न, च, श्राद्येन, शास्त्रम्, किश्चित्, उदीरितम्, श्रतः, शिवः, च, विष्णुः, च, जगतः, हितकारकौ, वस्तुनः स्थितिसंहारौ, काय्यौ, शास्त्र-प्रवर्तकौ, ब्रह्म, एव, तादृशम्, यस्मात्, सर्वात्मकतया, उदितौ। ११–१२॥

ते—वे
सर्वार्थाः—सव पुरुषार्थ (धर्म
अर्थ काम मोक्ष )
आद्यन नहीं होते हैं उन्होंने
किश्चित्, शास्त्रम् कुछ शास्त्र

उदीरितम्—कहा है
त्रातः, शिवः—अतएव शिव
च, विष्णुः—और विष्णु
जगतः—जगतके
हितकारकौ—हित करनेवाले हैं।

वस्तुनः—वस्तुमात्रकी
स्थितिसंहारौ—िस्थिति और
संहार।
कार्यों—करनेवाले तथा
शास्त्रप्रवर्तकौ -शास्त्रके प्रव-

यस्मात् — जिम कारणसे

न्नह्म, एव — ज्रह्म ही

तादशम् — वैसा
सर्वातमकतया — सर्वात्मकरूप से

उदितौ — ये दोनों कहे हुए हैं

भावार्थ:—चारों पुरुषार्थ ब्रह्मासे सिद्ध भी नहीं हो सकते उन्होंने तो किञ्चित शास्त्र निरूपण किया है जिससे जीवोंका कल्याण होता है। अतएव शिव और विष्णु जगतके हितकारी हैं। उसके स्थिति और संहार करनेमें भी दोनों समर्थ हैं और शास्त्र के प्रवर्तक हैं, और शास्त्रोंमें दोनोंकी सर्वात्मकता कही है इसलिये मूल पुरुष ब्रह्म हैं।। ११-१२॥

निद्धिषपूर्णगुणता तत्तच्छास्त्रे तयोः कृता । भोगमोक्षफले दातुं शक्तौ द्वाविष यद्यपि ॥१३॥ भोगः शिवेन मोक्षस्तु विष्णुनेतिविनिश्चयः। लोकेऽपियत् प्रभुर्भुङ्के तन्न यच्छित कर्हिचित्।४

पदच्छेद:—निर्दो पपूर्णगुणता, तत्तत्, शास्त्रे तयोः, कृता, भोगमोचफले, दातुम्, शक्तौ, डौ- अणि, यद्यपि-भोगः, शिवेन, मौचः, तु, विष्णुना इति, विनिश्चयः लोकेत्रापि, यत्, प्रश्चः, श्रङ्को, तत्, न, यच्छति- कहिंचित्। १३–१४।।

तत्तत्—उन उनके प्रतिपादक
शास्त्रे—शास्त्रोमें
निदो पपूर्णगुणता — निदों—
पता एवं पूर्ण गुणता उनकी
तयोः—शिव विष्णु दोनोंकी
कृता—प्रतिपादन की है
यद्यपि—यद्यपि
द्वौ, ग्रापि शिवविष्णु दोनों भी
भोगमोन्नफले—भोग और
मोक्षफल
दातुम्—देनेको
शक्तौ—समर्थ हैं, तथापि

शिवेन—शिवजीके द्वारा
भोगः तु—भोग और
विष्णुना—विष्णुके द्वारा
मोचः—भोक्ष
इति—इस प्रकार
विनिश्रयः—निर्णय किया है

लोके, अपि——लोकमें भी
यत्, प्रभु:——जो स्व.मी
भुङ्क्ते, तत्—भोगता है बह
कहिँ चित्—कभी भी सेवकको
न, यच्छति——नहि देते हैं।

भावार्थः—उनके शास्त्रोंमें अर्थात शैवपुराणोंमें शिवकी और विष्णुपुराणोंमें विष्णुकी निर्दोष पूर्णगुणता लिखी है, यद्यपि भोग और मोचरूपी फल देनेमें दोनों ही समर्थ हैं! तो भी गुणावतारमें तो शिवसे भोगकी और विष्णुसे मोचकी प्राप्ति होती है। लोकमें भी यह बात प्रसिद्ध हैं कि स्वामीके भोगनेकी वस्तु दूसरेको कदापि नहीं मिल सकती॥ १३-४४॥

अतिप्रियाय तद्पि दीयते कचिदेव हि। नियतार्थप्रदानेन तदीयत्वं तदाश्रयः॥ ५॥

पदच्छेदः—अतिप्रियाय, तत्, अपि, दीयते, कचित्-एव, हि, नियतार्थप्रदानेन, तदीयत्वम्, तदाश्रयः ॥१४॥ तद्पि--तो भी

ऋतिप्रियाय--अत्यन्त प्रिय

भक्तोंको

कचित्--किसी समय

हि, एव--निश्चय ही सोक्ष

दीयते—देते ही हैं
नियतार्थप्रदानेन — नियमित
अर्थके दान द्वारा
तदीयत्वंम्—तदीयता तथा
तदाश्रयः—उनका आश्रय सिद्ध
होता है।। १५।।

भावार्थः—तथापि कोई अत्यन्त प्यारा हो तो उसको कुछ दे देते हैं। नित्य प्रति जो वस्तु प्राप्त हो वह उनको समर्पण की जाय और उनमेंसे प्रत्येकको प्रसन्न करनेका यही साधन है।। १४।।

प्रत्येकं साधनं चैतद् द्वितीयार्थं महान्श्रमः । जीवाः स्वभावतो दुष्टा दोषाभावाय सर्वदा ॥१६॥

पदच्छेदः-प्रत्येकम्, साधनम्, च, एतत्, द्वितीयार्थे, महान्, श्रमः जीवाः, स्वभावतः, दुष्टाः, दोषाभावाय, सर्वदा ॥१६॥

प्रत्येकम्—प्रत्येक देवता

एतत्—दोनीं फलीं के
साधनम्—साधन है

द्वितीयार्थे—दूसरेके अर्थदानमें
महान्—अत्यन्त
श्रमः—परिश्रम है

जीवाः—जीव
स्वभावतः—स्वभावसे
दुष्टाः—दुष्ट हैं
सर्वदा—सब प्रकारसे
दोषाभावाय—दोषकी निवृत्तिके
लिए

भावार्थः जनकी भक्ति की जाय और उनका आश्रय किया जाय, परन्तु मोच लाभ करनेके लिए तो महान् परिश्रम करना होगा। जीव स्वभावसे ही दुष्ट है इसलिए इसे निर्दोष बनानेके लिए सदा श्रवण, कीर्तन आदि नवधा भक्ति करनी चाहिये॥१६॥ श्रवणादि तत: प्रेम्णा सर्व कार्य हि सिध्यति। मोक्षस्तु सुलभो विष्णोर्भोगश्च श्वित्रस्तथा॥१७॥

पदच्छेदः—श्रवणादि, ततः, प्रेम्णा, सर्वम्, कार्यम् , हि, सिद्धचिति, मोचः तु, सुलभः, विष्णोः, भोगः, च, शिवतः, तथा ॥१७॥

श्रवणादि -श्रवणादि नवधा भक्ति

श्रेमणा - प्रेमपूर्वक करनी

ततः - इससे

सर्वम्, कार्यम् - समस्त कार्य

सिद्धचित - सिद्ध होते हैं

विष्णोः—विष्णु से
मोन्नः, तु—मोक्ष तो
सुल्भः—सुल्भ है
तथा, भोगः, तु—और भोगतो
शिवतः—शिवजीसे,
सिद्धचिति—सिद्धि होता है

भावार्थः —ऐसा करनेसे जब भगवान्में प्रेम हो जावेगा तब सब कार्य सिद्ध हो जायंगे। मोज्ञकी प्राप्ति विष्णुसे सुलभ है और भोगकी प्राप्ति शिवसे सुलभ है।।१७॥

समर्पणेनात्मनो हि तदीयत्वं भवेद् ध्रुवम् । अतदीयतया चापि केवलश्चेत् सामश्रितः॥१८॥

पदच्छेदः-समर्पणेन, त्रात्मनः, हि, तदीयत्वम्, भवेत्, धुवम्,त्र्यतदीयतया,च,त्र्यपि,केवलः, चेत्, समाश्रितः॥१८॥ हि—यह बताते हैं **आत्मनः**—अपना सब कुछ समर्पणन समर्पणके द्वारां तदीयत्वम् तदीयता भ्रुवम् - निश्चय ही

भवेत् च होती है और अतदीयतया, अपि—तदीय तया न होनेपर भी समाश्रितः समाश्रित चेत् - होना ही अर्थात् अच्छी तरह आश्रय रखना।

भावार्थः - उनको त्रात्म समर्पण करनेसे त्रौर उनकी त्रटल भक्ति करनेसे ही प्राप्त होते हैं। जिन्होंने आत्म-निवेदन नहीं किया है, और ईश्वरका आश्रय लिया है ॥१५॥

तदाश्रयतदीयत्वबुद्ध्ये किंचित् समाचरेत् । स्वधर्ममनुतिष्ठन् वे भारद्वेगुण्यमन्यथा ॥१९॥

यद्च्छेदः—तदाश्रयः तदीयत्ववुद्ध्ये, किश्चित् समा-चरेत् स्वधर्मम्, अनुतिष्ठन्,वे, भारद्वे गुर्यम्, अन्यथा ॥१६॥

तदीयत्त्रबुद्ध्यै -- और भग- का पालन करे यदीयत्व बोधके निमित्त अन्यथां, वै—तो निश्चय ही समाचरेत आचरण युक्त बने होता है।

तदाश्रय:-भगवान्का आश्रय स्त्रधर्ममनुतिष्ठन् अपने धर्म किञ्चत्—कुछ भी भारद्वे गुएयम् — दुगुना भार

भावार्थः —वे प्रभुका आश्रय लेकर दासपनकी वुद्धि रखकर थोड़ाबहुत जो कुछ भी बन आवे मन लगाकर भगवद्धर्मका पालन करें, और अपने धर्ममें स्थित रहें यदि ऐसा न करें तो उसपर दुगुना भार चढ़ता है ॥१६॥

इत्येवं कथितं सर्वं नैतज्ज्ञाने भ्रमः पुनः ॥१९ई॥

पदच्छेदः - इति, एवम्, कथितम्, सर्वम्, न, एतत्, ज्ञाने, भ्रमः, पुनः ॥ २०॥

इत्येवम् - इस प्रकार सर्वम्-- समस्त

ज्ञाने, - जानने पर फिर पुन:--फिर कथितम्, एतत् —कहा है इसके भ्रमः, न भ्रम नहीं होता।

भावार्थः इस प्रकारसे सब सिद्धान्तका सार मैंने कहाहै इसको अच्छी प्रकार जान लेनेपर फिर सब लोगोंको किसी प्रकारका भ्रम नहीं रहेगा ॥ २०॥

> इति श्रीमद्रल्लभाचार्यविरचि बालबोधयन्थः सम्पूर्णः।

## ३-सिद्धान्तमुक्तावली

नत्वा हरिं प्रवक्ष्यामि स्वसिद्धान्तविनिश्चयम्। क्रुष्णसेवा सदा कार्या मानसी सा परा मता॥१॥

पदच्छेदः--नत्वा, हरिम्, प्रवच्यामि, स्वसिद्धान्त-विनिश्चयम्, कृष्णसेवा, सदा, कार्था, मानसी, सा, परा, मता ॥ १॥

हरिम्—श्रीहरिको
नत्वा—नमस्कार करके
स्वसिद्धान्तविनिश्ययम्—अपने
सिद्धान्तके विशेष निश्चय को

कृष्णसेवा — श्रीकृष्णकी सेवा सदा - निरन्तर कार्या — अवश्य करने यांग्य है सा, मानसी — वह मानसी परा — उत्तम फल्ल्या मता — मानी हुई है।

प्रवच्यामि स्पष्टतया कहता हूँ।

भावार्थः —श्रीहरिको नमस्कार करके अपना विवेक पूर्वक निश्चय किया हुआ सिद्धान्त कहता हूँ। कृष्णकी सेवा सदा ही करनी चाहिये। वह मानसी सेवा सबमें उत्तम और परम फल रूप मानी जाती हैं॥१॥

चेतस्तत्प्रवणं सेवा तत्सिद्यै तनुवित्तजा । ततः संसारदुःखस्य निवृत्तिर्वह्मबोधनम् ॥ २॥

पदच्छेदः—चेतः, तत्प्रवर्णम्, सेवा, तत्सिद्ध्ये, ततु-वित्तजा- ततः, संसारदुःखस्य, निवृत्तिः, ब्रह्मबोधनम् ॥२॥

चेतः—चित्तको
तत्प्रवणम् —श्रीकृष्णमें लगाना
सेवा यह सेवा है।
तित्सद्ध्ये — उस मानसी सेवा
की सिद्धि के लिये।
ततुवित्तजा—तनुजा और

वित्तजा सेवा है।

ततः—उससे

संसारदुखस्य—सांसारिक
दुखोंकी
निवृत्तिः—निवृत्ति और

त्रक्षवोधनम्—व्रह्मका ज्ञान
होता है।

भावार्थः—चित्तको प्रभुमें परोना अर्थात् लवलीन कर देना ही सेवा है, और उसकी सिद्धिके लिये, (तनुजा) शरीरसे, और (वित्तजा) द्रव्य से, प्रभुकी सेवा मन लगाकर करे। ऐसा करने से संसारके दुःखोंसे छुटकारा हो जाता है और ब्रह्मका यथार्थ स्वरूप जाननेमें आता है।। २॥

परं ब्रह्म तु कृष्णो हि सचिदानन्दकं बृहत्। द्विरूपं तिद्व सर्वं स्यादेकं तस्माद् विलच्चणम्॥३॥

पदच्छेदः -- परम्, ब्रह्म, तु, कृष्णः, हि, सचिदा-नन्दकम्, बृहत्, द्विरूपम्, तत् हि, सर्वम्, स्यात्, एकम्, तस्मात्, विलचणम् ॥३॥ हि—क्योंकि

परम्, ब्रह्म-पर ब्रह्म
त, कृष्णः-तो कृष्णही हैं और
बृहत्-अक्षर ब्रह्म
सचिदानन्दकम्-अन्य, सत्
चिच आनन्द वाला है।
तत्-वह (अक्षर ब्रह्म)

दिरूपम्—दो रूपवाला माना है

हि, एकप् — निश्चय ही एक

सर्वम् — सब जगत् रूप और

तस्मात् — उससे (जगद्रूपसे)
विल्वाणम् — पृथक् ज्ञानियोंसे

उपासना करने योग्य है

सबसे श्रेष्ठ ब्रह्म तो एक श्रीकृष्ण ही हैं। सत्, चित् और आनन्द रूपसे जो कि सबमें ज्याप्त है वह अन्तर ब्रह्म कहलाता है। उस अन्तर ब्रह्मके दो स्वरूप हैं। एक तो "जगत्" रूप और दूसरा उससे विलन्नण है।। ३।।

अपरं तत्र पूर्वस्मिन् वादिनो बहुधा जगुः। सायिकं सगुणं कार्यं स्वतन्त्रं चेति नैकधा ॥४॥ पदन्छेदः—अपरम्, तत्र, पूर्विस्मन्, वादिनः, बहुधा, जगुः । मायिकम्, सगुणम्, कार्यम्, स्वतन्त्रम्, च, इति न, एकथा ॥४॥

तत्र—पहिन्ने कहे हुए उस
पूर्विस्मन्—प्रपञ्चरूपी ब्रह्मके
विषय में
वादिनः—विविधवाद वाले
व्रायरम्—दूसरे (वेदमत विरोध)
मत को
वहुधा—विविध प्रकार से
जगुः—कहते हैं (वह इस
प्रकार)
मायिकम्—मायावादि
मायाका बनाया हुआ
कहते हैं । और
सगुणाम्—सांख्य मतवाले गुणों
का कार्य्य है ।

कार्यम् — नैयायिक द्यणुक
व्यणुकादिकम से ईरवर का
वनाया हुआ
स्वतन्त्रम् ( मीमांसक )
अनादिकाल्से ऐसा चला आ
रहा है।
च — और (बौद्ध, माध्यमिक
सौत्रान्तिक, चार्वाक, लोकार्यतिक
वाम और शाक्तादि वेद विरोधीमत
वाले अपनी इच्छानुकूल जगत्
प्रपञ्चके सम्बन्धमें कहते हैं।
इति इस प्रकार
एकथा, न — एक प्रकारसे नहीं

कहकर भिन्न २ प्रकारसे कहते हैं।

प्रथम कहे हुए उस प्रपञ्चरूपी ब्रह्मके विषयमें विविधवाद वाले दूसरे वेदमत विरोध मतवाले विविध प्रकारसे कहते हैं। शंकर मतवाले इस प्रकार मायाका बना हुआ कहते हैं, और सांख्यवाले गुणोंका कार्य्य, नैयायिक द्वयणुकादि कमसे ईश्वरका बनाया हुआ, मीमांसक अनादिकालसे ऐसा ही चला आ रहा है, और बौद्ध, माध्यमिक, वैशेषिक, सौत्रान्तिक, आईन्त (जैन), चार्वाक,

लोकायतिक, वाम और शाक्त आदि वेदविरोध मतवाले अपनी इच्छानुकूल जगद् (प्रपञ्चके सम्बन्धमें) कहते हैं। अतः एक प्रकारसे नहीं कहकर भिन्न भिन्न प्रकारसे कहते हैं॥ ४॥

तदेवैतत् प्रकारेण भवतीति श्रुतेर्मतम्। द्विरूपं चापि गङ्गावज्ज्ञेयं सा जलरूपिणी ॥५॥ भाहात्म्यसंयुता नृणां सेवतां भुक्तिमुक्तिदा। मर्यादामार्गविधिना तथा ब्रह्मापि बुध्यताम्॥६॥

पदच्छेदः—तत्, एव, एतत् प्रकारेण, भवति, इति, श्रुतेः, मतम्, द्विरूपम्, च, श्रपि, गङ्गावत्, ज्ञेयम्, सा, जलरूपिणी माहात्म्यसंयुता, नृणाम्, सेविताम्, श्रुक्ति-मुक्तिदा, मर्यादामार्गविधिना, तथा, ब्रह्मा, श्रपि, बुध्य-ताम्।। ४-६।।

तत् —वह ( अक्षर ब्रह्म )
एव —ही
एतत्प्रकारेग् — इस जगत रीतिसे
भवति —होता है
इति —इस प्रकार
श्रुते: मतम् —वेद का मत है।
च द्विरूपम् और दो रूपवाला

एक जगद्र प और दूसरा अक्षर रूप
ग्रापि—भी होता है
गङ्गावत्—गङ्गाजी की तरह
ज्ञेयम्—जानना (जैसे)
सा—वह (श्रीगङ्गाजी) एक
जलरूपिगी—जलरूपमें
अधिमौतिक है।

महात्म्यंसंयुता—( अपने )
माहात्म्यसे युक्त ऐसे ( तीर्थं रूपी )
मर्यादामार्गविधिना—मर्यादामार्गकी रीतिसे
सेवताम्—( स्नान दान पूजनादिसे ) सेवा करनेवाले

नृगाम्—मनुष्यों को

श्रक्ति श्रक्तिदा—भोग और

मोक्ष (फल) को देनेवाली है।

तथा—उसी प्रकार

न्नह्म,त्र्यापि—अक्षर ब्रह्म भी

नुध्यताम्—समझना चाहिये।

परन्तुः वेदका मत तो यह है कि जो अचर ब्रह्म है वही जगत रूप बना हुआ है। ''जगत्" रूप ब्रह्मके गङ्गाके समान दो रूप हैं। एक तो जैसे केवल जलरूपिणी गङ्गाजी हैं और दूसरी मर्यादामार्गकी विधिकी अनुसार माहात्म्य जानकर सेवन करने वालोंको, भोग और मोच की देनेवाली है। उसी प्रकार जगतरूप ब्रह्मकोमानना चाहिये॥ ४–६॥

तत्रैव देवतामूर्तिर्भक्त्या या दृश्यते कचित्।
गङ्गायां च विशेषेण प्रवाहाभेद्बुद्धये।।।।।

पदच्छेदः—तत्र, एवं, देवतामृतिः, भक्त्या, या, दृश्यते, क्वित्, गङ्गायाम्, च, विशेषेण, प्रवाहाभेदबुद्धये ॥७॥

दरपत, का पत्, जाजापत, प्र तत्र—उन दो रूपवाली श्री गंगाजी में एव—ही या, देवता—जो देवतारूपी मृतिः—मूर्तिवाली आधिदैविक गङ्गाजी हैं।

सा, भक्त्या—वह भक्ति द्वारा
गङ्गायाम्, च—गंगा प्रवाह में
और
किवित्—िकिसी समय भक्तिकी
उत्कर्षताके कारण अथवा गंगा
द्वारा आदि किसी स्थल विशेषमें

विशेष्ग्—विशेषरूपसे भक्ति | की अधिकता के कारण

प्रवाहाभेदबुद्धये——प्रवाहमें अभेद बुद्धि रखनेवालेके निमित्त ।

उस जल रूपिग्गी गङ्गाजीमें उसकी विशेषताको जानकर अभेद बुद्धिसे जो भक्ति रखता है उसको गङ्गाजीका साचाद मूर्तिमान दर्शन होता है ॥ ७॥

प्रत्यक्षा सा न सर्वेषां प्रकाम्यं स्यात् तया जले। विहिताच फलात् तद्धि प्रतीत्यापि विशिष्यते॥८॥

षदच्छेदः -- प्रत्यक्षा, सा, न, सर्वेषाम्, प्राकाम्यम्, यात्, तया, जले, विहितात्, च, फलात्, त्, हि, प्रतीत्या, अपि, विशिष्यते।। ८॥

प्रत्यचा—पत्यक्ष दृष्टि सन्मुख
सर्वेषाम्—समस्त प्राणियोंको
दृश्यते—दीखती हैं तथापि
तया—उनसे परमभक्तको
प्रत्यक्ष होनेवाली गंगाजीसे
जले—गंगाजलमें
प्राकाम्यम्—उत्तम कामना पूर्ति

स्यात्—होती है उसी प्रकार
तत् हि—वह निश्चय ही
विहितात्—शास्त्रोंमें कहे हुए
फलात्, च—फलसे और
प्रतीत्या अपि—प्रतीतिसे भी
विशिष्यते—अन्य जलकी
अपेक्षा विशेष हाती है।

भावार्थ-प्रत्यच्च दृष्टि सैन्मुख समस्त प्राणियोंको समानदीखती हैं तथापि उनसे परमभक्तको प्रत्यच्च होनेवाली गङ्गाजीसे गङ्गाजलमें उत्तम कामनाकी पूर्ति होती है उसी प्रकार वह श्रीगङ्गाजीका जल निश्चय ही शास्त्रोंमें कहे हुए फलसे और प्रतीतिसे बड़ोंके अन्तः-

करणके विश्वासके द्वारा भी अन्य जलकी अपेचा विशेष होता है॥ = ॥

यथा जलं तथा सर्वं यथा शक्ता तथा बृहत्। यथा देवी तथा ऋष्णस्तत्राप्येतिदिहोच्यते ॥९॥

पदच्छेदः--यथा, जलम्, तथा, सर्वम्, यथा, शक्ता, तथा, बृहत्, यथा, देवी, तथा, कृष्णः, तत्र, स्रिप, एतत्, इह, उच्यते ॥६॥

यथा—जिस प्रकार गंगाजी में
जलम्—दिखाई देनेवाला प्रवाह
रूपी जल
तथा—उसी प्रकार
सर्वम्—सम्पूर्ण जगत् है और
यथा—जिस प्रकार गंगाजीमें
शक्ता—दोषनिवृत्ति करने वाली
शक्तियुक्ता तीर्थरूपी गंगाजी है।
तथा—उसी प्रकार
बृहत्—अक्षर ब्रह्म है और
यथा—जिस प्रकार

देवी—देवतारूपी ( आधिदैविक श्री गंगाजी हैं )
तथा—उसी प्रकार
कृष्णा;—सर्वज्ञ, सर्वद्यक्तिमान्
भगवान् श्रीकृष्णको समझना
इह—इस सिद्धान्तके विषयमें
तत्र—उस आधिदैविक विचारमें
ग्रापि—भी
एतत्—यह आगे कहे जाने वाला
उच्यते—कहते हैं।

भावार्थ: जिस प्रकार जल रूपिएए। गङ्गाजी हैं, उसी प्रकार जगत रूप ब्रह्म हैं। जैसे तीर्थरूपिएए। गङ्गाजी हैं वैसे अचर ब्रह्म हैं, और जैसे देवीरूपा साकार गङ्गाजी हैं वैसे कृष्ण हैं, ऐसा शास्त्रों में कहा हुआ है।। ध

### जगत्तु त्रिविधं प्रोक्तं ब्रह्मविष्णुशिवास्ततः। देवतारूपवत् प्रोक्ता ब्रह्मणीत्थं हरिर्मतः॥१०॥

पदच्छेदः—जगत्, तु, त्रिनिधम्, प्रोक्तम्, ब्रह्मविष्णु-शिवाः, ततः, देवतारूपवत्, श्रोक्ताः, ब्रह्मणि, इत्थम्, हरिः,

मतः ॥१०॥

जगत् तु—जगत् तो

तिविधम्—( सत्वादि तीन

गुणोंके कार्यसे ) तीन प्रकारका

प्रोक्तम्—कहा है

ततः—इस कारण

बहाविष्णुशिवाः—ब्रह्मा, विष्णु
और शिव इन तीनोंको

देवतावत्-उपास्य देवताके समान
प्रोक्ताः — ह्हा है
इत्थम् — इस प्रकार
ब्रह्मांग — अक्षर ब्रह्ममें
हिरः — दुःख हरनेवाले श्री
मगवान् पुरुषोत्तम
मतः — आधिदैविकरूप माने हुए हैं।

भावार्थः—अत्तर ब्रह्ममें स्थित श्रीकृष्ण ही ब्रह्मा, विष्णु, शिव आदि देवतारूप होकर उत्पत्ति, स्थिति, प्रलय आदि जगतका सब कार्य करते हैं॥ १०॥

कामचारस्तु लोकेऽस्मिन् ब्रह्मादिभ्यो न चःन्यथा। परमानन्द्रूपे तु कृष्णे स्वात्मिन निश्चयः॥११॥

पदच्छेदः—कामचारः, तु, लोके, अस्मिन्, ब्रह्मा-दिभ्यः, न, च, अन्यथा, परमानन्दरूपे, तु, कृष्णे, स्वात्मिन, निश्चयः ॥११॥ कामचार:—( उपासकींकी ) इच्छा द्वारा ( उन लोक सम्बन्धी ) प्राप्ति अथवा यह भोग तु, ब्रह्मादिभ्य:—तो ब्रह्मादि देवताओंके द्वारा च—ही (होता है ) अन्यथा—दूसरे प्रकारसे ब्रह्मा-दिकके बिना अथवा ब्रह्मादिकी इच्छाके विना

न — नहीं सिद्ध होता और

स्वात्मिनि—अपने निजात्मरूप

परमानन्द्रूपे—परमानन्द स्वरूप

कृष्णे — श्रीकृष्णमें ही

निश्चयः—(है अन्यथा काम

समुदायसे भिन्न परमानन्द रूप)
कामचार सिद्ध होता है।

भावार्थः = इच्छानुसार विषय भोगोंकी प्राप्ति तो ब्रह्मा आदि देवताओंसे मिलती है, और अपनी आत्मामें परमानन्द स्वरूपका दान श्रीकृष्णसे मिलता है।। ११।।

#### अतस्तु ब्रह्मवादेन कृष्णे बुद्धिर्विधीयताम् । आत्मनि ब्रह्मरूपे हि छिद्रा व्योम्नीव चेतनाः॥१२॥

पदच्छेदः—अतः, तु. ब्रह्मवादेन, कृष्णे, बुद्धिः, विधीयताम् आत्मिनि, ब्रह्मरूपे, हि, ब्रिद्धाः, व्योम्नि, इव, चेतनाः ॥१२॥

त्रतः, तु—अतएव पुनः ब्रह्मवादेन—ब्रह्मवादके द्वारा कृष्णे—वरब्रह्म श्रीकृष्णमें बुद्धः—बुद्धि विधीयताम्-विशेष रूपसे लगाना ब्रह्मरूपे ब्रह्मरूप ब्रात्मिन अपनी आत्मामें व्योम्नि आकाशमें ब्रिद्धाः एथक् छेद जैसे दीखते हैं। इव--उसी प्रकार

चेत्नाः अन्तःकारणकी वृत्तियाँ हैं

भावार्थः - श्रतएव पुनः ब्रह्मवादके द्वारा परब्रह्म श्रीकृष्णमें श्रन्तःकरण विशेष रूपसे लगाना। ब्रह्मरूप श्रपनी श्रात्मामें श्राकशामें जिस प्रकार श्रनन्त छिद्र दीखते हैं, उसी प्रकार श्रन्तः-करणकी वृत्तियाँ हैं चेतनाका श्रर्थ जीवात्मा भी लिया है।। १२।।

उपाधिनारो विज्ञाने ब्रह्मात्मत्वावबोधने । गङ्गातीरस्थितो यद्दद् देवतां तत्र पश्यति ॥१३॥

पदच्छेदः--उपाधिनाशे, विज्ञाने, ब्रह्मात्मत्वावबोधने, गंगातीरस्थितः, यद्वत्, देवताम्, तत्र, पश्यति ॥१३॥

यद्वत्— जिस प्रकार

गङ्गातीरिस्थतः — गङ्गाजीपर

स्थिति करनेवाला उनका भक

तत्र — उस आधिमौतिकरूप प्रवाहमें

देवताम् — आधिदैविक रूपी
( मूर्ति मती ) गङ्गजीको

परयति—देखता है।
तथा—उसी प्रकार
उपाधिनाशे - (अविद्यारूप)
उपाधि नाश होने पर
ब्रह्मात्मत्वावबोधने—(सम्पूर्ण
जगतको) ब्रह्मात्मकतया बोधका
विज्ञाने—विशेष शान होनेपर

भावार्थः जिस प्रकार गङ्गा तीरपर स्थित गङ्गाका भक्त देवतारूपी मूर्तिमती गङ्गाजीके दर्शन करता है। उसी प्रकार इदयकी काम कोधादिक उपाधियोंका नाश होनेपर ब्रह्म और ध्यात्माका अनुज्ञान होनेपर सवत्र भगवद्दर्शन होते हैं।।१३॥ तथा कृष्णं परं ब्रह्म स्विस्तिन् ज्ञानी प्रपञ्चति । संसारी यस्तु भजते सदूरस्थो यथा तथा ॥ अपेक्षितजलादीनामभोवात् तत्र दुःखभाक् । तस्मात् श्रीकृष्णमार्गस्थो विमुक्तः सर्वलोकतः १४-१५

पदच्छेदः—तथा, कृष्णम्, परम्, ब्रह्म, स्वस्मिन्, ज्ञानी, प्रपश्यति, संसारी, यः, तु, भजते, सः, दूरस्थः, यथा, तथा, अपेचितजलादीनाम्, अभावात्, तत्र, दुःखभाक् तस्मात्, श्रीकृष्णमार्गस्थः, विद्यक्तः, सर्वलोकतः ॥१४-१५॥

इानी—ब्रह्मवेत्ता ज्ञानी पुरुष
स्विस्मन्—अपनेमें भिक्तिद्वारा
परं, ब्रह्म—परब्रह्म
कृष्णाम्—श्रीकृष्ण को
प्रपश्यति—अच्छी प्रकार
दर्शन करता है।
संसारी—संसारमें रहनेवाला
यः—जो अक
भजते—भगवानको भजता है।
सः, तु—वह तो।
यथा—जिस प्रकार
दूरस्थः—(श्रीगङ्काजीसे)

दूरदेशमें रहने वाला भक्त अपेन्तितजलादीनाम्—अपे-क्षित (स्नानादिकके लिये आवश्यक) जलादिकके अभायात्—न प्राप्त होनेसे तत्र—वहाँ तथा—उस प्रकार (स्वामीष्ट श्रीभगवानके दर्शनादि न मिल्नेसे) दुःखभाक्—दुःख भोक्ता (बनता है) तस्मात्—उस कारणसे श्रीकृष्णमार्गस्थः—श्रीकृष्णके मार्गमें स्थित पुरुष सर्वलोकतः—सम्पूर्ण लोकसे विमुक्तः—विशेषमुक्त होकर

भावार्थः उसी प्रकार कृष्णका भक्त ज्ञानी पुरुष अपनी आत्मामें परब्रह्म कृष्णके दर्शन करता है। जिस प्रकार गङ्गाजीसे दूर देशमें रहनेवाला गङ्गाजीके जलकी अप्राप्तिके कारण दुःखी होताहै। जिनका मन अहन्ता ममता रूपी संसारमें लगा हुआ है वे भी भगवानके स्वरूपानन्दके सुखसे विश्वत रहनेके कारण दुःखित रहते हैं। अतः जिन्होंने श्रीकृष्णके भक्तिमार्गमें प्रवेश किया है, वे सब सांसारिक उपाधियोंसे मुक्त हैं॥ १४-१४॥

भ्रातमानग्दसमुद्रस्थं कृष्णमेव विचिन्तयेत् । लोकार्थी चेद् भजेत् कृष्णं क्लिष्टो भवति सर्वथा॥१६॥

पदच्छेदः—आत्मानन्दसमुद्रस्थम्, कृष्णम्, एव, विचिन्तयेत् । लोकार्थी, चेत्, भजेत्, कृष्णम्, क्लिष्टः, भवति, सर्वथा ॥१६॥

द्यात्मानन्दसमुद्रस्थम्-आत्मा के आनन्दसागरमें विराजमान कृष्णम्, एव —श्रीकृष्णको ही विचिन्तयेत्—विशेषकर चिन्त-चन करे। जो भक्त लोकार्थी-लोक सम्बन्धी पदार्थोंकी

इच्छावाला होकर
चेत्-कृष्णम्—यदि श्रीकृष्णका
भजेत्—भजता है तब वह
सर्वथा—सब प्रकारसे
क्लिष्ट:—दुःस्वी
भवति—होता है।

भावार्थः—अपने आत्मानन्द समुद्रमें विराजमान श्रीकृष्णका ही चिन्तन करे। यदि लौकिक कामनाके निमित्त जो कोई कृष्णका भजन करे तो उसे बहुत कष्ट होता है।। १६॥ क्किष्टोपि चेद् भजेत् कृष्णं लोको नश्यति सर्वथा। ज्ञानाभावे पुष्टिमार्गी तिष्ठेत् पूजोत्सवादिषु॥१७॥

पदच्छेदः——क्किष्टः, अपि, चेत्, भजेत्, कृष्णम्, लोकः, नश्यति, सर्वथा, ज्ञानाभावे, पुष्टिमार्गी, तिष्ठेत्, पूजोत्सवादिषु ॥१७॥

क्रिष्टः, अपि—इःख पाकर भी
कृष्णाम्—श्रीकृष्णको
चेत्—जो (लाकसे विरक्त होकर)
भजेत्—भजे।
सर्वथा—सम्पूर्ण
लोकः—अहंता ममतात्मक संसार
नर्यात—नष्ट होता है

पुष्टिमार्गी—पुष्टिमार्गीय भक्त ज्ञानाभावे—ज्ञानके अभावमें अर्थात् स्वस्वरूप और भगवत् स्वरूपका ज्ञान न होने पर पूजोत्सवादिषु —भगवत्पूजन उत्सवादिमें तिष्ठेत्—िस्थिति करें।

भावार्थः — कष्टोंको सहन करते हुए बराबर कृष्णका भजन करता ही जाय तो उसकी लौकिक कामनाएँ नष्ट हो जाती हैं। ज्ञानके अभावमें पुष्टिमार्गीय भक्त पूजा तथा उत्सव आदिमें नित्य तत्पर रहे।। १७॥

मर्यादास्थस्तु गङ्गायां श्रीभागवततत्परः। अनुग्रहः पृष्टिमार्गे नियामक इतिस्थितिः॥१८॥

पदच्छेदः--मर्यादास्थः, तु, गङ्गायाम्, श्रीभागवत-तत्परः, अनुग्रहः, पुष्टिमार्गे, नियामकः, इतिस्थितिः ॥१८॥

।। वह 11 की शहा क्षेत्र शहा कि 15 कि 11

मर्यादास्थः—मर्यादा मार्गमें रहनेवाला भक्त तु—तो (ज्ञानके अभावमें ) श्रीभागवततत्परः—श्रीभागवत परायण होकर गङ्गायाम्—श्रीगङ्गाजीके तीर

पर रहे
पुष्टिमार्गे — गुद्ध पुष्टिमार्गमें
अनुग्रह: — श्रीप्रमुका अनुग्रह
नियामक: — — नियामक है।
इति स्थिति: — इस प्रकारकी
व्यवस्था है।

भावार्थः - मर्यादा मार्गीय भक्त गङ्गाके तीरपर निवास करके श्रीभागवतका पाठादि नित्यप्रति किया करे। शुद्ध पृष्टिमार्गमें श्रीप्रभुका अनुप्रह नियामक है ऐसी स्थितिमें इस प्रकारकी व्यवस्था है।। १८॥

उभयोस्त क्रमेणैव पूर्वो क्तैव फलिष्यति । ज्ञानिधिको भक्तिमार्ग एवं तस्मात् निरूपितः ।१९। पदच्छेदः—उभयोः, तु, क्रमेश, एव, पूर्वोक्त, एव, फलिष्यति, ज्ञानिधिकः, भक्तिमार्गः, एव, तस्मात्

निरूपितः ॥१६॥

उभयो:—दोनों (ज्ञानी भक्तको)
क्रमेख, एव—कमसे (प्रथम
पुष्टिमार्गमें छेकर) ही
त, पूर्वोक्त:—पुनः प्रथम कही
हुई (मानसी सेवा)
एव—ही
फलिप्यति—सिद्ध होगी।

एवम्—इस प्रकार
भक्तिमार्गः—भक्तिमार्गः
ज्ञानाधिकः—ज्ञानमार्गते श्रेष्ठ है
तस्मात्—इसल्ये (गंगाजीके
हण्यान्त द्वाराः)
निरूपितः—(विवेचन पूर्वक)
निरूपण किया है।

भावार्थः — दोनों-ज्ञानी और भक्तको क्रमसे प्रथम पृष्टिमार्गमें लेकर ही पुनः प्रथम कही हुई मानसी सेवा सिद्ध होगी इस प्रकार प्रथम कथनानुसार भक्तिमार्ग ज्ञानमार्गसे श्रेष्ठ है। इसलिये गङ्गाजीके दृष्टान्त द्वारा विवेचन पूर्वक निरूपण किया है।। १६॥

भक्त्यभावे तु तोर्ख्यो यथा दुष्टैः स्वकर्मभिः। अन्यथाभावमापन्नस्तस्मात्स्थानाच नश्यति ॥२०॥

पदच्छेदः—भक्त्यभावे, तु, तीरस्थः, यथा दुष्टैः, स्वकर्मभिः । अन्यथा, भावम्, आपन्नः, तस्मात् स्थानात्, च, नश्यति ॥२०॥

यथा—जिस प्रकार
तीरस्थः—श्रीगंगाजीके तटपर
स्थित रहनेवाला पुरुष
भक्त्यभावे—भक्तिके अभावमें
त, दुष्टैः—तो दुष्टतापूर्ण
स्वकर्मभिः—अपने कर्मों द्वारा

| अन्यथाभावम् — अन्यथाभाव
| (पाखण्डादि दोषोंको )
| आपन: — प्राप्त होकर
| तस्मात्, स्थानात् — उस
| पुनीत स्थानसे
| च—भी
| नश्यति — नाशको प्राप्त होता है

भावार्थः जिस मुकार श्रीगङ्गाजीके तटपर स्थित रहनेवाला पुरुष भक्तिके स्थावमें स्थात भक्ति न हो, तो उष्टता पूर्ण स्थान कर्मों द्वारा श्रन्थाभाव पाखण्डादि दोषोंको प्राप्त होकर उस स्थानसे भी नाशको प्राप्त होता है ॥२१॥

एवं स्वशास्त्रसर्वस्वं मया ग्रप्तं निरूपितम् । एतद् बुद्ध्वा विमुच्येत पुरुषः सर्वसंशयात्॥२१। पदच्छेदः--एवम्, स्वशास्त्रसर्वस्वम्, मया, गुप्तम्, निरू-पितम्, एतद्, बुध्वा, विग्रुच्येत, पुरुषः, सर्वसंशयात् ॥२१॥

एवम् इस प्रकार

मया मैंने ( श्रीवल्लभाचार्यने )
स्वशास्त्रसर्वस्वम् अपने शास्त्रका
सर्वस्व रूप
गुप्तम् जो गुप्त है वह भी
निरूपितम् निरूपण किया है

एतत् बुद्ध्वा—इस हमारे कहे
सिद्धान्तको जानकर
पुरुषः—कोई भी पुरुष
सर्वसंशयात्—सम्पूर्ण संदायोंसे
विश्वच्येत—मुक्त हो जाता है।

भावार्थ — इस प्रकार मैंने (श्रीवल्लभाचार्यजीने) अपने शास्त्र-का सर्व स्वरूप जो गुप्त है, वह भी निरूपण किया है। इस हमारे कहे सिद्धान्तको जानकर कोई भी पुरुष सम्पूर्ण संशयोंसे मुक्त हो जाता है।।२१॥

इति श्रीमद्रल्लभाचार्यविरचिता सिद्धान्तमुक्तावली सम्पूर्णा॥३॥

## ४--पुष्टिप्रवाहमर्यादाभेदः

पृष्टिप्रवाहमर्यादा विशेषेण पृथक् पृथक् जीवदेहिकियाभेदैः प्रवाहेण फलेन च ॥१॥ वक्ष्यामि सर्वसन्देहा न भविष्यन्ति यच्छु,तेः । भक्तिमार्गस्य कथनात् पृष्टिरस्तीति निश्चयः ॥२॥ पदच्छेदः—पृष्टिप्रवाहमर्यादा, विशेषेण, पृथक्, पृथक्, जीवदेहिकियाभेदैः, प्रवाहेण, फलेन, च । वच्यामि, सर्वसन्देहाः, न, भविष्यन्ति, यत् श्रुतेः, भक्तिमार्गस्य, कथनात्, पृष्टिः, अस्ति, इति, निश्चयः ॥ १-२ ॥

पृष्टिप्रवाहमर्यादा—पृष्टि प्रवाह
और मर्यादा मार्गीय जीवोंके
जीवदेह किया भेदेः—जीव, देह
और किया भेदेसे
च, प्रवाहेण—और प्रवाह तथा
फलेन—फलके भेद द्वारा
विशेषण—विशेष रूप से
पृथक् पृथक्—भिन्न भिन्न
वच्यामि—कहता हूँ।

यत्, श्रुतः—जिनके सुननेसे
सर्वसन्देहाः—सब प्रकारके सन्देह
न, भविष्यन्ति—नहीं होंगे
भक्तिमार्गस्य—भक्तिमार्गके
कथनात्—कथनसे
पुष्टिः—पुष्टिमार्ग
ग्रस्त, इति—है, इस प्रकार
निश्रयः—निश्चय है।

भावार्थ: —पुष्टि, प्रवाहं, श्रीर मर्यादा, ये तीनों माग पृथक-पृथक् हैं। जिनके जीव, देह, क्रिया, प्रवाह (प्रवृति ) श्रीर फल, इन पाँचोंको विशेष रूपसे पृथक-पृथक् कहता हूँ, जिसके सुननेसे किसी प्रकारका भी संदेह नहीं रहेगा। शास्त्रोंमें जहाँ जहाँ भक्ति मार्गका निरूपण किया है वहाँ-वहाँ पुष्टिमाग सममना।। १-२।।

'द्वौ भूतसर्गा' वित्युक्तेः प्रवाहोऽपि व्यवस्थितः । वेद्स्य विद्यमानत्वात् मर्यादापि व्यवस्थिता ॥३॥

पद्च्छेद:—द्वौ, भ्तसगीं, इति, उक्तेः, प्रवाहः, अपि, व्यवस्थितः। वेदस्य, विद्यमानत्वात्, मर्यादा, अपि, व्यवस्थिता। ३॥

द्वौ, भृतसर्गौं - भगवद्गीता के १६ वें अध्यायके छठे श्लाकमें दो प्रकारका भृतसर्ग इति-इस प्रकार उक्तः-कथनसे

व्यवस्थितः -कथित है वेदस्य-वेदके विद्यमानत्वात -विद्यमान होनेसे मर्यादो मर्यादा मार्ग प्रवाहः, ऋषि प्रवाह मार्ग भी वयवस्थितः व्यवस्थित है।

भावार्थः - श्रीभगवद्गीताके "द्वौ भूतसर्गौ लोकेऽस्मिन् दैव आसुर एव च" इस लोकमें दो प्रकारकी सृष्टि है, एक दैवी सृष्टि, ऋौर दूसरी आसुरी सृष्टि है, इस प्रमाणसे "प्रवाह मार्ग" भी है वर्णाश्रम धर्मादिकी मर्यादा बतलानेवाला "वेद" विद्यमान है। इसलिये "मर्यादा मार्ग" भी है।। ३ ।।

किञ्चदेव हि भक्तो हि 'यो मद्भक्त' इतीरणात्। सर्वत्रोत्कर्षकथनात् पुष्टिरस्तीतिनिश्चयः ॥४॥

पदच्छेदः-कश्चित्, एव, हि, भक्तः, हि, यः, मद्भक्तः, इति, ईरणात्, सर्वत्र, उत्कर्षकथनात्, पुष्टिः,

त्रस्ति, इति, निश्चयः ॥४॥ कश्चित्, एव कोई एक ही भक्तः, हि—मक्त ही यः, मद्भक्तः—जो मेरा भक्त इति—इस प्रकार ईरगात् कहनेसे सर्वत्र - श्रीमद्भगवद्गीताके १२वें

अध्याय में १३ रलोक से २० रलोक पर्यन्त ( अद्वेष्टा इत्यादि ) उत्कर्षकथनात-म्किकी उत्क-र्षता कहनेसे पुष्टिः—पुष्टिमार्ग निश्चयः, ऋस्ति—निश्चय है

भावार्थः सगवद्गीतामें कहा है कि "कश्चिद्व हि भको हि यो मद्गकः स मे प्रियः"। कोई विरलाही मेरा भक्त होता है और जो मेरा भक्त है, वह मुभको अत्यन्त प्यारा है। इस प्रकार भगवान्ने श्रीमुखसे भक्तकी सबसे श्रेष्टता कही है। अतः निश्चय "पुष्टिमार्ग" भी है।। ४॥

न सर्वोतः प्रवाहाद्धि भिन्नो वेदाच भेदतः। 'यदा यस्ये'ति वचनान्नाहं वेदैरितीरणात्॥५॥

पदच्छेदः — न, सर्वः, अतः, प्रवाहात्, हि, भिन्नः, वेदात्, च, भेदतः, यदा, यस्य, इति, वचनात् न, श्रहम् वेदैः, इति, ईरगात् ॥५॥

यदा, यस्य अमिद्भागवत के ४ स्कन्ध्य के २६ अध्याय में इति इस प्रकार के वचनात् वचनसे तथा नाहंचेदैः भगवद्गीता अ०११ के ५३ दलोक में इति पृष्टि भक्तके सम्बन्ध में स्पष्ट ईर्गात कथन से

सर्वः न, — सब जीव समान नहीं है

ग्रतः - इसिल्ये यह पुष्टिमार्गीय मक

प्रवाहात् — प्रवाह से

भिन्नः, च — भिन्न है और

वेदात्, भेदतः — वेद से भिन्न
होनेसे पुष्टिमार्ग प्रवाह मार्ग और

मर्यादामार्ग ये तीनों भिन्न-भिन्न
हैं, यह प्रमाणों से सिद्ध है।

भावार्थः सब मार्गीका पृष्टिमार्गके साथ सम्बन्ध नहीं हो सकता। भागवतमें लिखा है कि "यदा यस्यानुगृह्णाति भगवानात्म भावितः। स जहाति मर्तिं लोके वेदे च परिनिष्ठिताम्।" आत्माके प्यारे भगवान जब इस जीवका प्रहण करते हैं अर्थात अपनाते हैं

तब वह लौकिक, और वैदिक, कामनाओं को त्याग देता है।
गीतामें लिखा है कि "नाहं वेदैर्न तपसा न दानेन न चेज्यया
शक्य एवंविधो द्रष्टु दृष्ट्यानिस मां यथा ॥" तूने जो मेरे
स्वरूपका दर्शन अभी किया है वह दर्शन न तो किसीको वेदपाठ
करनेसे हो सकता हैं, और न तपस्या करनेसे, न दान करनेसे,
और न यज्ञादिसे ही हो सकता हैं। उपरोक्त श्रीभागवतके
और गीताके प्रमाणोंसे यह बात विदित होती है कि पृष्टिमार्गीय भक्तको लौकिक अलौलिक और वैदिक कर्म करनेसे
कुछ अपराध वा हानि नहीं है। इसलिये पृष्टिमार्गको प्रवाह
मार्ग और मर्यादा मार्गकी अमेचा नहीं है, क्योंकि यह मार्ग
इनसे भिन्न है और परमोत्तम है।। ४।।

मार्गेकत्वेपि चेद्नत्यौ तन् भक्त्यागमो मतो। न तद् युक्तं सूत्रतो हि भिन्नो युक्त्या हि वैदिकः॥६॥

पदच्छेदः—मार्गे, एकत्वे, अपि, चेत्, अन्त्यो, तन्, भक्त्यागमो, मतौ, न, तत्, युक्तम्, सत्रतः, हि, भिन्नः,युक्त्या, हि, वैदिकः ॥६॥

मार्गे—मिक्तमार्ग
एकत्वे, अपि-एक होने पर भी
अन्तयौ — अन्तिम मर्यादा मार्ग
और प्रवाह मार्ग
तन् — कुछ
भक्तयागमौ — भिक्त देनेवाले
मतौ — माने गये हैं

चेत्, तत्—यदि ऐसा कहें तो वह

युक्तम्, न—ठीक नहीं है

हि, सूत्रतः—क्योंकि भक्ति सूत्र से

युक्तया—युक्ति से

वैदिकः—वैदिक ( मर्यादामार्ग )

भिन्नः—भिन्न है।

भावार्थ: यदि कोई कहे कि सब मार्ग भक्तिमार्ग के ही साधक हैं इसलिये इसीके अंग है। ऐसा कहना अयुक्त है क्योंकि भक्ति सूत्रकी और वेदकी युक्तिके अनुसार पुष्टिमार्ग दोनों; मार्गोस्स भिन्न है।। ६॥

जीवदेहकृतीनाश्च भिन्नत्वं नित्यता श्रुतेः। यथा तद्वत् पुष्टिमार्गे द्वयोरिष निषेधतः॥७॥

पदच्छेदः — जीवदेहकृतीनाम्, च, भिन्नत्वम् नित्यता, श्रुतेः यथा, तद्दत्, पुष्टिमार्गे, द्वयोः, श्रापि

निषेधतः ॥७॥

यथा-जिस प्रकार जीवदेहकृतीनाम् जीव देह और साधन इनकी भिन्नत्वम् भिन्नता श्रुते:-श्रुतिसे सिद्ध है तद्वत् – उसी प्रकार पुष्टिमार्गे पुष्टिमार्गमें

नित्यता——नित्यता अते:--शुतिसे सिद्ध है द्वयो:--प्रवाहमार्ग और मयोदा इन दोनों के। निषेधतः——निषेधसे

भावार्थः - जीव सब नित्य हैं और उनके देहकी कृति एक दूसरेसे विभिन्न है ऐसा वेदमें लिखा है इस प्रमाणसे—"पुड़ि मार्ग" दोनों मार्गोंसे भिन्न है।। ७॥

प्रमाणभेदाद् भिन्नो हि पुष्टिमार्गो निरूपितः सर्गभेदं प्रवक्ष्यामि स्वरूपाङ्गक्रियायुतम् ॥८॥ पदच्छेदः—प्रमाणभेदात्, भिन्नः, हि, पृष्टिमार्गः, निरूपितः, सर्गभेदम्, प्रवच्यामि, स्वरूपाङ्गिकयायुतम् ॥८॥ प्रमाणभेदात्—प्रमाण भेदसे स्वरूपाङ्गिकयायुतम् (अव) स्वरूप, अङ्ग, क्रिया सहित सर्गभेदम् —सर्गभेदको

भिन्नः, हि—भिन्न अवश्य
प्रवच्यामि—विशेष रूपसे
निरूपितः—निरूपण किया है
कहता हूँ।

भावार्थ: - उपरोक्त प्रमाणानुसार "पुष्टिमार्ग" सबसे भिन्न है, ऐसा मैंने निरूपण किया है। अब सर्गभेदको उसके स्वरूप, आंग, और क्रिया सहित बतलाता हूँ॥ = ॥

इच्छामात्रेण मनसा प्रवाहं स्टष्टवान् हरि:। वचसा वेदमार्गं हि पुष्टिं कायेन निरुचयः॥९॥

पदच्छेद:--इच्छामात्रेण, मनसा, पवाहम्, सृष्टवान्, हरि: । वचसा, वेदमार्गम्, हि, पुष्टिम्, कायेन, निश्रयः ॥६॥

हरि: —श्रीकृष्णने

मनसा——अपने मनसे

प्रवाहम्—प्रवाह सृष्टि
सृष्टवान्—उत्पन्न की
वचसा—अपनी वाणी के द्वारा

वेदमार्गम्—मर्यादा सृष्टिकी
हि, कायेन—एवं श्री अङ्गसे
पुष्टिम्—पुष्टि सृष्टि
निश्चयः—निरुचय (उत्पन्न की)

भावार्थः—प्रभुने अपनी इच्छा मात्रसे प्रवाही सृष्टि रची है और वाणीसे वेदमार्ग बनाया है, और पुष्टि सृष्टि अपने साज्ञात श्रीअङ्गसे बनायी है ॥ ६॥ मलेच्छातः फलं लोके वेदोक्तं वैदिकेऽपि च। कायेन तु फलं पुष्टौ भिन्नेच्छातोऽपि नैकथा॥१०॥

पदच्छेदः—मूलेच्छातः, फलम्, लोके, वेदीक्तम्, वैदिके, श्रपि, च, कायेन, तु, फलम्, पुष्टौ, भिन्नेच्छातः, श्रपि, न, एकथा ॥ १०॥

लोके, फलम्—लंबमें फल मूलेच्छातः—मूल इच्छा से च, वैदिके—और मर्याधामार्गमें ग्रापि, वेदोक्त म्—भी वेदोक्त फल प्राप्ति होती है पुष्टी—पुष्टिमार्ग त, कायेन—तो श्रीअङ्ग द्वारा फलम्—फल होता है भिन्नेच्छातः—भगवानकी भिन्न भिन्न इच्छा से सृष्टि एकथा—एक प्रकारकी न—नहीं है।

भावार्थः—प्रवाही सृष्टिकों मूल इच्छाके अनुसार फल मिलता है और वैदिक सृष्टिको वेदमें लिखे अनुसार फल मिलता है और पृष्टि सृष्टिको प्रभुके स्वरूपानन्दका फल मिलता है। इस प्रकार फल भी सबको भिन्न भिन्न प्रकारसे मिलते हैं एक प्रकारसे नहीं।। १०॥

'तानहं द्विषतो' वाक्याद् भिन्ना जीवाः प्रवाहिणः। अत एवेतरौ भिन्नौ सान्तौ मोक्षप्रवेशतः ॥११॥

पदच्छेदः—तान्, अहम्, द्विषतः, वाक्यात्, भिन्नाः, जीवाः, प्रवाहिणः, । अतः, एव, इतरौ, भिन्नौ, सान्तौ, मोचप्रवेशतः ॥ ११ ॥ तानहंद्रिपतः—गीताजीके अ० १६ इला० १९ में जो कहा है। वाक्यात्—इस वाक्यसे प्रवाश्हरणः—पवादमार्गीय जीवाः, भिन्नाः—जीव भिन्नहें अतएव—इसल्विये इतरौ—( मर्यादा पुष्टिमार्गसे ) दूसरे जीव सान्तौ—अन्त वाले मोच्यवेशतः—मोक्षमें प्रवेश होनेसे

न भवेत्—नहीं होती है

भावार्थः —गीताजीमें भगवानने कहा है कि 'तानहं द्विषतः क्र.रान्ससारेषु नराधमान् ॥ त्तिपाम्यजस्मशुभा नासुरीष्वेव योनिषु॥" में उन द्वेष करनेवाले क्रूर नराधमोंको संसारमें अशुभ आसुरी योनिमें ही बारंबार फेंकता हूँ। इस गीताके प्रमाणा नुसार प्रवाही जीव भिन्न हैं, और दूसरे मर्यादामार्गीय जीव प्रवाही जीवोंसे भिन्न हैं, क्योंकि अन्तमें उनको मोत्तका अधिकार है॥ ११॥

तस्माजीवाः पुष्टिमार्गे भिन्ना एव द संशयः। भगवद्रूपसेवार्थे तत्स्हष्टिर्नान्यथा भवेत्॥१२॥

पद्च्छेदः—तस्मात्, जीवाः, पुष्टिमार्गे, भिन्नाः, एव,न,
संशयः, । भगवद्रूपसेवार्थम्, तत्सृष्टिः, न, अन्यथा, भवेत् ॥१२॥
तस्मात्—इसिलये।
पुष्टिमार्गे—पुष्टिमार्गमें
जीवाः—जो जीव हैं
भगवद्रूपसेवार्थम्—भगवद्रूप
सेवाके लिये है।
अन्यथा—इसके अभावमें

एव-्ही हैं इसमें

भावार्थः इसलिये निःस देह पुष्टिमार्गीय जीव सबसे भिन हैं, और यह सृष्टि केवल भगवद्रूपकी सेवाके लिये हैं बनायी गयी है। इसिलिये इसमें कुछ भी परिवर्तन नहीं हो सकता ॥ १२ ॥

स्वरूपेणावतारेण लिगेन च गुणेन च। तारतम्यं न स्वरूपे देहे वा तित्कयासु वा ॥१३॥

पच्दछेदः स्वरूपेण, अवतारेण, लिंगेन, च, गुणेन च। तारतम्यम्, न, स्वरूपे, देहे, वा, तिकयासु,वा, ।।१३।

स्वरूपेग - भक्तस्वरूपके द्वारा स्वरूपे स्वरूपमें अवतारेग - अवतारके द्वारा लिङ्गेन-चिह्नके द्वारा च, गुणेन - और गुणके द्वारा तारतम्यम् न्यूनाधिकता न नहीं है।

देहे-देहमें तत्कियासु उनकी क्रियाओंमै तारतम्यम्, न तारतम्य नहीं है वा--अथवा भगवानकी इच्छा से न्यूनाधिकता होती है।

भावार्थः —पुष्टिमार्गीयजीव, देहमें, चिह्नमें, क्रियामें, गुर्णीमें, एकं दूसरेसे न्यूनाधिक देखनेमें नहीं आते हैं, अर्थात् तीनों प्रकार-के जीवोंके देहादि बाह्यदृष्टिवालों को एक समान दीखते हैं ॥१३॥ तथापि यावता कार्यं तावत् तस्य करोति हि।

तेहि द्विधा शुद्धमिश्रभेदान्मिश्रास्त्रिधा पुनः ॥१४॥

पद् छेदः -- तथापि, यावता, कार्य्यम्, तावत् तस्य, करोति, हि। ते, हि, द्विधा, शुद्धमिश्रभेदात्, मिश्राः, त्रिधा, पुनः ॥ १४॥

तथापि—तो भी भगवान्
यावता—जितना
कार्यम्—कार्य कराना होय
तावत्—उतने प्रमाणमें
तस्य, हि—जीवका वैसाही भेद
करोति—करते हैं।

ते—वे पुष्टिमार्गीय जीव

शुद्धिमिश्रभेदात् गुद्ध और मिश्रके भेदसे

द्विधा—दो प्रकार के हैं।

भेद

पुनः—िफर

त्रिधा—तीन प्रकार के हैं।

भावार्थः—तो भी प्रभुको काम जितना जिससे कराना है उसमें न्यूनाधिकता करते हैं। वे पृष्टिमार्गीय जीव दो प्रकारके हैं। एक "शुद्धपृष्टि" श्रीर दूसरे "मिश्रपृष्टि"। फिर मिश्रपृष्टि तीन भागोंमें विभक्त हैं॥ १४॥

#### प्रवाहादिविभेदेन भगवत्कार्यसिद्धये।

पुष्ट्या विमिश्राः सर्वज्ञाः प्रवाहेण क्रियारताः॥१५॥

पदच्छेदः — प्रवाहादिविभेदेन, भगवत्कार्यसिद्धये। पुष्ट्या, विमिश्राः, सर्वज्ञाः, प्रवाहेण, क्रियारताः॥ १५॥

भगवत्कार्यसिद्धये—भगवत् सर्वज्ञाः—सर्व कार्यकी सिद्धिके छिये प्रवाहादिनिके विशेष भेदसे प्रष्टिया— पृष्टिके द्वारा कियारताः—विभिन्नाः—मिश्रित (जीव) युक्त रहते हैं।

सर्वज्ञाः—सर्वज्ञ होते हैं
प्रवाहेण्—प्रवाहके द्वारा
मिश्राः—मिश्रित (जीव)
क्रियारताः—क्रियामें प्रीति-

भावार्थः — एक तो "पुष्टिमिश्र" पुष्टि दूसरा "मर्यादामिश्र" पुष्टि तीसरा "प्रवाहीमिश्र" पुष्टि । इस प्रकारके भेद भगवारते अपना कार्य सिद्ध करनेके लिये बनाये हैं ॥ १४ ॥

मर्याद्या गुणज्ञास्ते शुद्धाः प्रेम्णातिदुर्छभाः । एवं सर्गस्तु तेषां हि फलं त्वत्र निरूप्यते ॥१६॥

.पदच्छेद:--मर्यादया, गुणज्ञाः, ते, शुद्धाः, प्रेम्णा, अतिदुर्लभाः । एवम्, सर्गः, तु, तेषाम्, हि, फलम्, तु, अत्र, निरूप्यते ॥ १६॥

मर्यादया—मर्यादाके द्वारा
मिश्राः—मिश्रित (पृष्टिमर्यादा)
जो जीव
ते, गुण्जाः—वे मगवद्गुणोंको
जाननेवाले हं ते हैं
प्रेम्णा—प्रेमके द्वारा
शुद्धाः—शुद्ध (शुद्धपृष्टि) जीव

श्चितिदुर्लभाः—भत्यन्त दुर्लभ हैं एवम्, सर्गः—उस प्रकार सृद्धि श्चित्र—अब यहाँ तेपाम्—उन सब प्रकारके जीवोंका फलम्,—फल निरूप्यते—निरूपण करते हैं

भावार्थः—"पुष्टिविमिश्र" पुष्टिजीव हैं वे सभी बातोंको जताने वाले हैं। "प्रवाहमिश्र" पुष्टिजीव हैं वे काम-काजमें तत्पर रहते हैं। "मर्यादामिश्र" पुष्टि जीव हैं वे गुण गान करनेमें तत्पर रहते हैं, अरेर आनन्द रूप "शुद्ध पुष्टि" अर्थात जिनको प्रेम लच्चणा भक्ति सिद्ध होगयी है ऐसे जीव मिलने तो अत्यन्त दुलंभ हैं, इस प्रकार सृष्टि है। अब उनके फलोंका निरूपण करता हूँ॥ १६॥

#### भगवानेव हि फलं स यथाविभवेद्भुवि। गुणस्वरूपभेदेन तथा तेषां फलं भवेत्॥१७॥

पदच्छेद:--भगवान्, एव, हि, फलम्, सः, यथा, आविभवेत, भ्रुवि । गुणस्वरूपभेदेन, तथा, तेषाम्, फलम्,

भवेत् ॥ १७ ॥

भगवान्, एव—भगवान् ही

पृष्टिमार्गीय जीवींके लिये

हि, फलम्—निश्चय फल है

गुण्स्वरूपभेदेन —गुण

तथा स्वरूप भेदके द्वारा

स:—वह

यथा,—जिस प्रकार
भुवि—पृथ्वीमें
श्राविभवेत् अवतरित होते हैं
तथा—उसी प्रकार
तेषाम्—पृष्टिमार्गीय जीवींको
फलम् भवेत्—फल होता है।

भावार्थः —पृष्टि मार्गीय जीवको भूतलपर आनेके पश्चात गुगा और स्वरूपके अनुसार जैसा उनका अधिकार है, भगवान ही फलरूप हैं॥१७॥

ब्रासक्तौ भगवानेव शापं दापयित कचित्। ब्रहङ्कारेऽथवा लोके तन्मार्गस्थापनाय हि॥१८॥

पद्च्छेदः—-आसक्तौ, भगवान्, एव, शापम्, दाप-यति, क्वित्। अहंकारे, अथवा, लोके, तत्, मार्ग-स्थापनाय, हि ॥ १८॥ आसक्तौ--मिश्र पृष्टि जीवलोक- एव, शापम्—ही शापको

में आसफ होनेपर किन्त्, कभी भगवान् भगवान् एव, शापम्—ही शापका दापयति—दिलाते हैं अथवा—अथवा ब्रहंकारे अहंकार होने पर लोके तत् अहंकार होने पर लोके तत् अहंकार होने पर मार्गस्थापनाय मार्गकी

स्था पना करनेके लिये शापम्—शाप दापयति—दिलाते हैं

भावार्थः भक्त लौकिक विषयोंमें आसक्त होजानेके कार्या अथवा अहंकारी हो जाय तो कभी कुछ शाप भी दिला देते हैं ; परन्तु वह शाप भी मार्गस्थापनके लिये दिलाया जाता है ॥१८॥

न ते पाखण्डतां यान्ति न च रोगाद्युपद्रवाः। महानुभावाः प्रायेण शास्त्रं शुद्धत्वहेतवे॥१९॥

पदच्छेदः—न, ते, पाखगडताम्, यान्ति, न, च, रोगा-द्युपद्रवाः। महानुभावाः, प्रायेण, शास्त्रम्, शुद्धत्वहेतवे॥१६॥

ते वे शापित भक्तजन

पासगडताम्—पासण्ड भावको
न, यान्ति—नहीं प्राप्त होते
च, न—और न
रोगाद्यपद्रवाः—रोगादि उप-

यान्ति—पाप्त होते हैं।
प्रायेण—विशेष करके
शास्त्रम्—शास्त्रमें
महानुभावा:—महानुभावी होते
हैं वह भगवानका शाप उनकी

है वह भगवानका शाप उनकी **शुद्धत्वहेतुवे**—ग्रुद्धिके लिये होता है।

भावार्थः—शाप देनेपर उनमें पाखण्डता नहीं होती है, और न उनको रोग आदिसे उपद्रव होते हैं। वे तो महानुभाव अर्थात् बड़े ही महात्मा होते हैं! प्रायः उनकी शुद्धिके लिये शास्त्र (भागवत भगवद्गीतादि) का अवर्ण पाठादि साधन है।। १६।। भगवत्तारतम्येन तारतम्यं भजनित हि।

लौकिकत्वं वैदिकत्वं कापट्यात् तेषु नान्यथा ॥२०॥

पदच्छेदः--भगवत्तारतम्येन, तारतम्यम्, भर्जान्त, हि । लौ किकत्वम्, वैदिकत्वम्, कापास्यत्, तेषु, न, अन्यथा ॥२०॥

भगवत्तारतम्येन श्री भग-

वानके तारतम्यसे

भजन्त भजते हैं

तेषु पृष्टीमार्गीय जीवोंमें

वैदिकत्वम् वैदिकपन और सौकिकत्वम् - लौकिकपन हि, तारतम्यम्, --ही तारतम्यको कापट्यात्--कपटसे है अन्यथा-अन्यथा न-नहीं है

भावार्थः श्री भगवानकी इच्छाके भेदसे वे पुष्टिमार्गीय जीव तारतम्यभावको प्राप्त होते हैं, इन पुष्टिमार्गीय जीवोंमें लौकिक ऋौर वैदिकपन कापट्यसे ऋथीं मगवानको छोड़कर लौकिक वैदिक कर्मोंमें प्रीति न रहनेपर भी दिखाव मात्रके लिये उन कर्मोंमें प्रवृति रहती है अन्यथा इनमें रुचि नहीं होती ॥ २०॥

वैष्णवत्वं हि सहजं ततोऽन्यत्र विपर्ययः

सम्बन्धिनस्तु ये जीवाः प्रवाहस्थास्तथापरे॥२१।

पदच्छेदः —वैष्णवत्वम्, हि, सहजम्, ततः, अन्यत्र, विपर्ययः । सम्बन्धिनः, तु, ये, जीवाः, प्रवाहस्थाः,

तथा, अपरे ॥२१॥

हि—इन पुष्टि जीवोंमें

वेष्णवत्वम् वैष्णवता

सहजम् —स्वाभविक है।

. ततः उससे

अन्यत्र जीव और विषयों में विषयेय: विषयीतता है सम्बन्धिन: प्रम्बन्धमें रहनेवाले तु, ये जीवा: जो जीव

प्रवाहस्थाः —प्रवाह मार्गमें स्थितिवाले तथा — उसी प्रकार ग्रापरे —दूसरे जीव हैं।

भावार्थः - इन पुष्टिमार्गीय जीवोंमें वैष्णवता स्वाभाविक है इससे जीव और विषयोंमें विपरीतता है, और जो जीव प्रवाह मार्गमें स्थितिवाले हैं उसी प्रकार दूसरे भी जीव हैं ॥ २१ ॥ चर्षणीशब्दवाच्यास्ते ते सर्वे सर्ववरमसु ।

क्षणात् सर्वत्वमायान्ति रुचिस्तेषां न कुत्रचित्॥२२॥

पदच्छेदः—चर्षणीशब्दवाच्याः, ते, ते, सर्वे, सर्वे-वर्त्मसु। चणात्, सर्वत्वम्, आयान्ति, रुचिः, तेपाम्, न, कुत्रचित् ॥२२॥

ते—वे जीव

चर्षणीशब्दवाच्याः—चर्षणी

दांब्द द्वारा परिचय देने यांग्य हैं।

ते, सर्वे—वे सव

सर्ववर्त्मसु—सव मार्गीमें

च्रणात्—क्षणमात्रसे सर्वत्वम्—पर्वताको श्रायान्ति—प्राप्त होते हैं तेषाम्—उन चर्षणो जीवांकी कुत्रचित्—कहीं पर भी रुचिः, न—रुचि नहीं रहती है।

भावार्थः —वे जीव चर्षणी शब्दके द्वारा परिचय देने योग्य हैं, वे सब मार्गोंमें चणमात्रके लिये तन्मयताको प्राप्त हो जाते हैं। वस्तुत उन चर्षणी जीवोंकी कही पर भी रुचि नहीं रहती। चर्षणी शब्द-का अर्थ कडछुल है। जिस प्रकार पाक बनाने अथवा परोसनेके अवसर पर कडछुल खाद्य पदार्थों के साथ तन्मयताको प्राप्त हो जाती है, वास्तविव में व डछुलका कि सी पदार्थ से दृढ़ सम्बन्ध नहीं है। इसी प्रकार इन चर्षणी जीवों के सम्बन्ध में समस्ता। श्रीमद्भाग्यतके ''सचर्षणीना भुद्राच्छुचो मृजन्" इस श्लोककी सुबो धिनीजी में चर्षणी जीवों के सम्बन्ध हैं। देर ॥ निर्मा किया नुसारेण सर्वत्र सकलं फलम्।

प्रवाहस्थान् प्रवक्ष्यामि स्वरूपाङ्गिकयायुतान् ॥२३॥

पदच्छेदः—तेपाम्, क्रियानुसारेगा, सर्वत्र, सकलम्, फलम्। प्रवाहस्थान्, प्रवच्यामि, स्वरूपाङ्गक्रियायुतान् ॥२३॥

तेषाम्—उन जीवोंको

क्रियानुसारेगा-क्रियाके अनुसार
सर्वत्र—सब स्थानोंमें
सकलम्—सब प्रकारका
फलम्—फल प्राप्त होता है।

स्वरूपाङ्गक्रियायुतान्—स्वरूप
अङ्ग एवं क्रिया सहित
प्रवाहस्थ न्—प्रवाहमें रहनेवाले
जीवोंको अब
प्रवच्यामि—कथन करता हूँ।

भावार्थः — उन जीवोंको क्रियाके अनुसार सब स्थानोंमें सब प्रकारका फल प्राप्त होता है, अब खरूप, अङ्ग एवं क्रिया सहित प्रवाहमें रहनेवाले जीवोंका में कथन करता हूँ। इस कथनका प्रयोजन यह है कि हमारे पुष्टिमार्गीय दैवी जीव प्रवाही जीवोंको पहिचान कर उनसे सावधान रहें और अपने जीवनमें प्रवाही जीवोंके लज्ञ्चण किंवा कार्य न आ जायँ इसके लिये सदैव सचेत रहें ॥ २३॥

जीवास्ते ह्यासुराः सर्वे प्रवृत्तिं चे' ति वर्णिताः। ते च द्विधा प्रकीर्त्यन्ते ह्यज्ञदुर्ज्ञविभेदतः॥२४॥ पदच्छेदः—जीवाः, ते, हि, श्रासुराः, सर्वे, श्रवृत्ति म्, च, इति वर्णिताः । ते, च, द्विधा, प्रकीर्त्यन्ते, हि, श्रज्ञदुर्ज्ञ-विभेदतः ॥ २४ ॥

ते, सर्वे- —वे प्रवाही सव जीवाः, हि——जीव निश्चय आसुराः——असुर है। प्रवृत्तिश्च——गीता के अ० १६ क्लोक ७ में प्रवृत्ति शब्दसे इति, विश्विताः—इस प्रकारवर्णितहैं

हि—तथा

ग्रज्ञदुर्ज्ञविभेदतः—अज्ञ और
दुर्ज्ञ भेदसे
ते, द्विधा—वे जीव दो प्रकारसे
प्रकीर्त्यन्ते स्पष्टरूपसे कहे गये है

भावार्थः — वे सब आसुरी जीव हैं, उनके विषयमें भगवानने गीतामें कहा है कि "प्रवृत्ति च निवृत्तिक्च जना न विदुरासुराः । न शौचं नापि चाचारो न सत्यं तेषु विद्यते ।" अ० १६ श्लोक ७ आसुर प्रवृत्ति और निवृत्तिको नहीं जानते अर्थाद्य किस कार्य्यमें प्रवृत्त होना तथा किससे निवृत्त होना ये नहीं जानते। इन आसुरी जीवोंमें न शुद्धता, न श्लेष्ठ आचार, न सत्यता ही रहती है। अज्ञ और दुई भेदसे वे जीव दो प्रकारके कहे गये हैं ॥ २४॥

दुर्ज्ञास्ते भगवत्योक्ता ह्यज्ञास्ताननु ये पुनः। प्रवाहेऽपि समागत्य पुष्टिस्थरतेनी युज्यते ॥२५॥

पदच्छेदः - दुर्ज्ञाः, ते, भगवत्त्रोक्ताः, हि, अज्ञाः, तान्, श्रन्तु, ये पुनः । प्रवाहे, अपि, समागत्य, पुष्टिस्थः, तैः, न, युज्यते ॥ २५ ॥

ते, दुर्ज़ाः—वे दुर्जेय
भगवत्प्रोक्ताः—मगवानके
द्वारा गीतामें कथित हैं।
तान्—उन असुर जीवोंका
अनु—अनुकरण करते हैं वे
अज्ञाः—अज्ञ हैं।

पुष्टिस्थः—पुष्टिमार्गवाले प्रवाहे —प्रवाहमें समागत्य —आकर श्रापि, तैः—भी उनके साथ न, युज्यते—नहीं मिल्ले।

भावार्थः —वे दुर्ज्ञेय भगवानके द्वारा गीतामें कथित हैं, आरे जो आसुरी जीवोंका अनुकरण करते हैं वे अज्ञेय हैं अर्थात पहिचानतेमें नहीं आते हैं। पृष्टिमार्गवाले प्रवाहमें आकर भी उनके साथ नहीं मिलते हैं। २४॥

सोऽपितेस्तत्कुले जातः कर्मणा जायते यतः ॥२६।

पदच्छेदः—सः, अपि, तैः, तत्कुले, जातः, कर्मणा,

जायते, यतः ॥ २६ ॥

सः, स्रिपि वह असुर भी तैः — उनके साय तत्कुले — उनके कुलमें जातः — पैदा हुआ यतः क्योंकि कर्मग्रा केंद्र विरोधादि कर्मों से जायते असुर होता है।

THE MEN DOWN AND

भावार्थः वह असुर भी उनके साथ यदि उनके कुलमें पैदा हुआ तो वेद विरोधी कर्मी द्वारा असुर हुआ है ॥ २६॥ इति श्रीमद्वलभाचार्यविरचितः पुष्टिप्रवाहमर्यादाभेदः सम्पूर्णः ॥४॥

#### अगिक्त श्रीमोक्कलनाथजीका स्पष्टोकरणाः कि (क्रिजार

पुष्टिप्रवाहः सर्यादाभेद ्यन्थके सम्बन्धमें श्रीगुसाई जीके चतुर्थ । छाळजी श्रीगोकुलनाथजी इस प्रनथकी अपूर्णताके सम्बन्धमें स्पष्टी

करण करते हुए, जो अपनी व्याख्यामें आजा करते हैं, उसका आशय इस प्रकार है। आधुनिक जीवोंके म.स्यदायके क.रण इसके आगेका भाग नहीं मिलता है। अतएव इस ग्रन्थके उपक्रम तथा उपसंहारकी एक वाक्यताके सम्बन्धमें काई दोष नहीं है। इस अन्तिम श्लाकके पश्चात् प्रवाह मार्गीय साधन, अंद्ध, किया और फल तथा मर्यादा मार्गीय जीवोंके प्रयोजन, स्वरूप, अंग, क्रिया, साधन, फल जितना अपेक्षित है उतना नहीं मिलता है।

## ५--सिद्धान्तरहस्यम्

श्रावणस्यामले पक्षे एकाद्र्यां महानिशि। साचाद् भगवता प्रोक्तं तद्क्षरश उच्यते ॥१॥

पदच्छेदः — श्रावणस्य, अमले, पक्षे, एकाद्रयाम्, महा-निशि । साचात्, भगवता, प्रोक्तम्, तत्, अचरशः, उच्यते ॥१

अमले पक्षे राज्ञ पक्षकी अभगवानके द्वारा जो प्रकट होकर

श्रावगास्य श्रावण मासके साचात् भगवता साक्षात् एकाद्रयाम् — एकादशीकी प्रोक्तम् — विशेष रूपसे कहा गया महानिशि मध्य रात्रिमें तत् अच्चरशः वह प्रत्यक्षर उच्यते कहा जाता है ॥१॥

भावार्थः - श्रावणमासके शुक्रपत्तकी एकादशी ( पवित्रा एकादशी) की मध्यरात्रिमें साचात् अर्थात् श्रीगोवर्धनोद्धरणने प्रकट होकर जो कुछ कहा वह अचरशः मैं श्री वल्लभाचार्य कहता हूँ ॥ १ ॥

ब्रह्मसम्बन्धकरणात् सर्वेषां देहजीवयोः। सर्वदोषनिवृत्तिर्हि दोषा पश्चविधाः स्मृताः॥२॥

सर्वेषाम्, देहजी-पदच्छेदः — ब्रह्मसम्बन्धकरगात्, सर्वदोपनिवृत्तिः, हि, दोषाः, पश्चविधाः, स्मृताः॥२॥

व्रह्मसम्बन्धकरणात—व्रह्म-सम्बन्धं करनेसे

सर्वेषाम् समस्त देहजीवयोः देह और जीवोंके

हि - निश्चय ही

सवदोषनिवृत्तः समस्त दोषों-की निवृत्ति होती है दोषाः दोष पञ्चविधाः - पाँच प्रकार के

स्मृताः—कहे हुए हैं ॥२॥

भावार्थः - समस्तके ब्रह्मसम्बन्ध करनेसे देह और जीव सम्ब-न्धी सर्व दोषोंकी अवश्य निवृति होती है। ये दोष पाँच प्रकारके कहे हुए हैं॥ २॥

सहजा देशकालोत्था लोकवेदनिरूपिताः। संयोगजाः स्पर्शजाश्च न मन्तव्याः कथञ्चन ॥३॥

पदच्छेदः—सहजाः, देशकालोत्थाः, लोकवेदनिरूपिताः संयोगजाः, रपर्शजाः, च, न, मन्तव्याः, कथश्वन ॥ ३ ॥ लोकवेदनिरूपिता:-छोक और | देशकालोतथा:-देश तथा काल वेदमें निरूपण किये हुए सहजा: सहज स्पर्शजाः स्पर्शं न दोष

कथश्चन किसी प्रकारके

से उत्पन्न होनेवाले दोष संयोगजाः,च-संयोगज दोष और

मन्तव्याः — मानने

भावार्थः लोक और वेदमें निरूपण किये हुए सहज, देशज, कालज, संयोगज और स्पर्शंज दोष किसी प्रकार भी नहीं मानने योग्य हैं। सहज दोष वे हैं जो जीवके साथ उत्पन्न होते हैं। देशज दोष उसे कहते हैं जो देशसे उत्पन्न होते हैं। कालज कालसे उत्पन्न होनेवाले, संयोगज संयोगसे उत्पन्न होनेवाले, स्पर्शंज जो स्पर्शंसे उत्पन्न होते हैं॥३॥

अन्यथा सर्वदोषाणां न निवृत्तिः कथञ्चन । असमर्पितवस्तूनां तस्माद् वर्जनमाचरेत ॥४॥

पदच्छेदः--- अन्यथा, सर्वदोषाणाम्, न, निवृत्तिः, कयश्चन असमर्पितवस्तुनाम्, तस्मात्, वर्जनम्, आच रेत्॥४॥

अन्यथा — नहीं तो
कथश्चन — किसी भी दूसरे प्रकारसे
सर्वदोषागाम् — समस्त दोषींकी
निवृत्तिः — निवृत्ति
न — नहीं होती

तरमात् इसिल्ये असमर्पितवस्त्नाम् असमर्पित वस्तुओं का वर्जनम् ल्याग आचरेत करे ॥४॥

भावार्थः अन्यथा अर्थात् ब्रह्म सम्बन्ध किये बिना दूसरे प्रकारसे समस्त दोषोंकी किसी प्रकार निवृत्ति नहीं होती इसलिए ब्रह्म सम्बन्ध अर्थात् आत्मनिवेदन अवश्य कर्तव्य है असमर्पित वस्तुओंका सर्वथा त्याग करना चाहिये ॥४॥

निवेदिभिः समर्थेव सर्वं कुर्यादिति स्थितिः । न मतं देवदेवस्य सामिभुक्तं समर्पणम् ॥५॥

पदच्छेद:--निवेदिभिः, समर्प्यं, एव. सर्वम्, कुर्यात् , इतिस्थितिः, न मतम्, देवदेवस्य, सामिश्चक्तं समर्पणम् ॥४॥ निवेदिभि:-जो मगवानको निवे-दन कर चुके हैं वे वैष्णव समर्प्टा भगवानको सब कुछ समर्पण करके एव-ही सव म सब कुछ वस्तुओं द्वारा कुर्यात् - अपना निर्वाह करें

इतिस्थिति: -ऐसी भक्ति मार्ग की मर्यादा है देवदेवस्य देवोंक देव भगवान् श्रीकृष्णको सामिभुक्त- अपनी अर्धभुक वस्तुका समप्राम्--अर्पण करना न, मतम् नहीं माना है।

भावार्थः जिनका आत्मनिवेदन अर्थात् ब्रह्म सम्बन्ध हो चुका है वे समस्त वस्तुत्रोंको भगवानके लिये समर्पण करके ही अपना सब कार्य करें, इस प्रकार भिक्तमार्गकी मर्यादा है। सामिभुक अर्थात् अर्धभुक वस्तुका समर्पण करना देवाधिदेव श्रीकृष्णके लिये योग्य नहीं है ॥ ४॥

#### तस्मादादौ सर्वकार्यं सर्ववस्तुसमर्पणम्। दत्तापहारवचनं तथा च सकलं हरेः॥६॥

पदच्छेदः तस्मात्, आदौ, सर्वकार्य्ये, सर्ववस्तुसम-र्थग्रम् । दत्तापहारवचनम्, तथा, च, सकलम्, हरेः ॥६॥ सर्ववस्तुसमर्पणम् सब वस्तुएँ

आदी-प्रथम

श्रीभगवानको समर्पण करनी दत्तापहारवचनम् भगवानको भावार्थः -- त्रतएव प्रथम समस्त कार्ट्योमें सव

समर्पित वस्तुको जीवके उपयोग में लेने की निषेधाज्ञावाले वाक्य

तथा-इसी प्रकार हरे:--श्रीभगवानका सकलम्-सब कुछ है।

श्रीभगवानको समर्पण करनी चाहिये। भगवानको समर्पित वस्तु-का उपयोग जीव अपने लिये न करें। दत्तापहार वचनसे भग-वन्निवेदित वस्तुका उपयोग अपने लिये नहीं करना चाहिये। ये वचन भिन्नमार्ग अर्थात पूजामार्गके लिये हैं, क्योंकि भक्ति-मार्गकी रीतिके अनुसार सब कुछ श्रीहरिका ही है ॥ ६ ॥ न 'श्राह्य' मितिवाक्यं हि भिन्नमार्गपरं मतम्। सेवकानां यथा लोके व्यवहारः प्रसिध्यति ॥ तथा कार्यं समप्येंव सर्वेषां ब्रह्मता ततः ॥७३॥ पदन्छेदः--न, ग्राह्यम्, इति, वाक्यम्, हि, भिन्नमार्ग-परम्, मतम्, सेवकानाम्, यथा, लोके, व्यवहारः, प्रसिध्यति,

तथा कार्यम्, समर्प्यं, एव, सर्वेषाम्, ब्रह्मता, ततः ॥७३॥ ग्राह्म--ग्रहण करने योग्य न, इति—-नहीं है इस प्रकारका वाक्यम्—वचन भिन्नमार्गपरम् — अन्य मार्गमें मतम्—माना है। यथा, लोके -- जिस प्रकार लोकमें सेवकानाम् —सेवकोंका व्यवहार:—व्यवहार

प्रसिध्यति—सिद्ध होता है तथा - उसी प्रकार सम्पर्य-भगवानको समर्पण करके एव ही सब कुछ कार्यम् —करना चाहिये ततः—भगवत्समर्पण से सर्वेषाम् समस्त पदार्थी को ब्रह्मता प्राप्त होती है। भावार्थः — लोकमें सेवकोंका जिस प्रकार कार्य सिद्ध हो उस प्रकार सब कुछ भगवानको समर्पण करके ही सर्व कार्य्य करना उचित है; क्योंकि ऐसा करनेसे ही सबकी ब्रह्मता सिद्ध होती है ॥ ॥ ॥

गङ्गात्वं सर्वदोषाणां गुरादोषादिवर्णना । गङ्गात्वेन निरूप्या स्यात् तद्ददत्रापि चैव हि॥८ई॥

पदच्छेदः—-गङ्गात्त्रम्, सर्वदोषाणाम्, गुणदोषादि-वर्णना । गङ्गात्वेन, निरूप्या, स्यात्, तद्वत्, अत्रत्, अपि, च, एव, हि ॥ जार्

सर्वदोषाणाम्—गंगाजीमं आये
हुए अग्रुद्ध जलादि समस्त दोषोंका
गंगात्वम्—श्रीगंगाजीयन है
च—और
गुणदोषादिवर्णना—गुणदोषा-

दिक्रोंका वर्णन जिस्सीक लिए

गंगात्वेन—गंगाजी रूपसे ही
निरूप्या—निरूपण योग्य है
तद्भत्, एव—उसी प्रकार ही
अत्रापि—ब्रह्मसम्बन्ध हो जाने
की अवस्थामें भी
हि—प्रसिद्ध है।

भावार्थः — जिस प्रकार गङ्गाजीमें आनेवाते समस्त दोष और गुणोंका वर्णन न करके उन सबमें गंगापन ही है; इसलिये उनका गङ्गारूपसे निरूपण किया जाता है, ठीक उसी प्रकार इस आत्मनिवेदनमें भी समस्तना। सारांश यह है कि गगांजीमें मिलनेसे सभी पदार्थ गङ्गारूप बनजाते हैं; उसी प्रकार सब पदार्थ आत्मनिवेदन होने पर ब्रह्मभावको प्राप्त हो जाते हैं।। प्रे।। इति श्रीमद्रद्धभावार्य विरचितं सिद्धान्तरहस्यं सम्पूर्णम्।।।।।

क्षमेः, सरीयरः, यः, समीरमा निजेस्सातः, करिमारि भारत

# ६ — नवरत्नम्

BE TO A ST THE WERE THE RELIGIEST TO THE SHEET

चिन्ता कापि न कार्या निवेदितातमभिः कदापीति। भगवानपि पुष्टिस्थोन करिष्यति लोकिकीं च गतिम्।

पदच्छेद:--चिन्ता, का, अपित, न, कार्या, निवेदि-तात्मभिः, कदा, अपि, इति, भगवान्, अपि, पुष्टिस्थः, न, करिष्यति, लौकिकीम्, च, गतिम् ॥१॥

निवेदितात्मिभः — जिन्होंने
प्रमुको सर्वसमर्पण किया है
कदापि—( उनको ) कभी भी
कापि—किसी प्रकारकी भी
चिन्ता, न—चिन्ता नहीं
कार्या—करनी चाहिये क्योंकि

पुष्टिस्थः—अनुग्रहमें स्थित
भगवान्, श्रापि—भगवान् भी
लौकिकीम्,—लौकिक
गतिम्—गति
न, करिष्यति—नहीं करेंगे

भावार्थः - जिन्होंने प्रभुको आत्मनिवेदन किया है, उनको चाहिये कि कभी किसी प्रकारकी चिन्ता न करें। अनुप्रह परायण भगवान अङ्गीकृत जीवोंकी लौकिक गति नहीं करेंगे।।१।।

निवेदनं तु स्मर्तव्यं सर्वथा ताहरीर्जनिः।

सर्वेश्वरश्च सर्वात्मा निजेच्छातः करिष्यति ॥२।

पद्च्छेदः—निवेदनम्, तु, स्मर्तव्यम्, सर्वथा, ताद्यौः, जनैः, सर्वेश्वरः, च, सर्वात्मा, निजेच्छातः, करिष्यति ॥२॥ सर्वथा—सब प्रकारसे
ताहशीः—नाहशी
जनैः—भगवदीय जनीके साथ
निवेदनम्, तु—निवेदन तो
स्मर्तव्यम्—स्मरणीय है।

सर्वेश्वर:—सबके नियामक
च—एवम्
सर्वातमा—सर्वोत्मा भगवान्
निजेच्छात:—स्वेच्छासे
करिष्यति—सेवकका सब कार्यकरें

भावार्थः —पुष्टिमार्गीय जीव तादृशीय (भगवदीय) महा-नुभावोंके साथ निवेदनका विशेष रूपसे स्मरण करते रहें। भगवान सबके ईश्वर अर्थात सबके नियामक हैं, एवं सबके ब्रात्मरूप हैं; वे अपनी इच्छासे यथोचित ही करेंगे। कोई टीकाकर "निजेच्छातः" का अर्थ अपने भक्तोंकी इच्छाके अनु-सार करेंगे, इस प्रकारका तात्पर्य निकालते हैं॥ २॥

सर्वेषां प्रभुतम्बन्धो न प्रत्येकमितिस्थितिः। अतोऽन्यविनियोगेऽपिचिंता कास्वस्थसोऽपिचेत् ३॥

पदच्छेदः — सर्वेषाम्, प्रश्रसम्बन्धः, न, प्रत्येकम्, इति-स्थितिः, अतः, अन्यविनियोगे, अपि, चिन्ता, का, स्वस्य,

सः, त्रपि, चेत् ॥ ३ ॥ सर्वेषाम्—स्वका प्रभुसम्बन्धः—प्रमुके साथ

प्रत्येकम्, न—इरेकके साथ नहीं इतिस्थितिः, न—यह बात नहीं है अतः—अतएव अन्यविनियोगे—दूसरेमें विनियोग होनेपर अ(प, स्वस्य—मी अपनेका का, चिन्ता—क्या चिन्ता है। सः, अपि—वह भी चेत्—उनका ही है

भावार्थः - त्रात्मनिवेदन होनेके पश्चात् निवेदित समस्त पदार्थोंके साथ श्रीप्रभुका सम्बन्ध है। केवल जिन्होंने निवेदन किया है, उनका कोई भिन्न सम्बन्ध नहीं है। यदि ऐसा ही है तो फिर किसी पदार्थका अन्यमें विनियोग होनेपर चिन्ता करना उचित नहीं, क्योंकि वह भी तो भगवानका ही है।। ३।।

## अज्ञानाद्थवा ज्ञानात् कृतमात्मनिवेदनम् । येः कृष्णसात्कृतप्राणैस्तेषां का परिवेदना ॥४॥

पदच्छेद:--- अज्ञानात्, अथवा ज्ञानात्, कृतम्, आत्मनिवे-द्नम् । यै: कृष्णसात्कृतप्राणैः, तेषाम्, का, परिवेदना ।४।

अज्ञानात्—अज्ञानसे का, परिवेदना—क्या चिन्ता है यै:--जिन्होंने दन किया है तेषाम्—उनको

अथवा, ज्ञानात्-अथवा ज्ञानसे यै:--जिन्होंने कृष्णसात्कृतप्राणैः — कृष्णमय **आत्मनिवेद्नम्**—आत्म निवे- अपना प्राण बना लिया है उनको तो सर्वथा चिन्ता करनी ही न

भावार्थः-अज्ञानसे अथवा ज्ञानसे जिन्होंने आत्मनिवेदन किया है, उन्हें चिन्ता करना उचित नहीं। पुनः श्रीकृष्णको जिन्होंने प्राण समर्पण किया है: उन्हें किस विषयका शोक है? ॥४॥ तथा निवेदने चिन्ता त्याज्या श्रीपुरुषोत्तमे । विनियोगेऽपि सा त्याज्या समर्थी हि हरिः स्वतः। ५।

पदच्छेदः—तथा, निवेदने, चिन्ता, त्याज्या, श्रीपुरु-

पोत्तमे । चिनियोगे, अपि सा, त्याज्या, समर्थः, हि, हरिः, स्वतः ॥ ५ ॥

तथा—-उसी प्रक.र श्री**पुरुषोत्तमे**—श्रीपुरुषोत्तमको निवेदने—निवेदन होने पर श्रिप, त्याज्या—भी त्याज्य है चिन्ता, त्याज्या——चिन्ता हि, हरिः—क्योंकि श्रीकृष्ण त्याज्य है अस्य मुझानाराष्ट्र मार्च स्वतः, समर्थः –स्वयम् समर्थ है

सा, विनियोगे--वह अन्य-विनियोगमें

भावार्थः - इस प्रकार श्रीपुरुपोत्तममें "निवेदन" श्रीर श्रन्य-के "विनियोग" के विषयमें चिन्ता ह्रोड़ देनी चाहिये, क्योंकि प्रभु स्वतः सब कुछ समर्थ हैं ॥४॥

लोके स्वास्थ्यं तथा वेदे हिस्ति न करिष्यति । पुष्टिमार्गस्थितो यसमात् साक्षिणोभवताविळाः॥६॥

पदच्छेदः -- लोके, स्वास्थ्यम्, तथा, वेदे, हरिः, तु, न, करिष्यति । पुष्टिमार्गस्थितः, यस्मात्, साविणः, भवता, अखिलाः ।। ६ ॥

लोके, तथा—लोकमें और वेदे-वेदमें (पुष्टिमार्गीय जीवका)

स्वास्थ्यम्, न--स्वस्थता नहीं

करिष्यति—करेंगे

हरि:, तु--श्रीकृष्ण तो यस्मात्-क्यों कि (भगवान्) पुष्टिमार्गस्थितः-पुष्टिमार्गमे स्थित हैं **अखिलाः**—सब

भवता—आप लाग

साचिंगः-साक्षी रूप हो

भावार्थः —पुष्टिमार्ग अर्थात् अनुप्रह मार्गमें स्थित श्रीमगवान् लोक और वेदमें स्वस्थता न करेंगे। इस विषयमें आप सब पुष्टिमार्गीयभक्त साची रूप हैं॥ ६॥

#### सेवाकृतिर्गुरोराज्ञाबाधनं वा हरीच्छया। अतः सेवापरं चित्तं विधाय स्थीयतां सुखम् ॥७॥

पदच्छेदः–सेवाकृतिः,गुरोः,त्र्याज्ञा, वाधनम्,वा,हरीच्छया त्र्यतः, सेवापरम्, चित्तम्, विधाय, स्थीयताम्, सुखम् ॥७॥

गुरोः, श्राज्ञ।—गुरूकी आज्ञा-नुसार सेवाकृतिः—सेवा करना वा—अथवा हरीच्छया—श्रीहरिकी इच्छासे वाधनम्—विशेषाज्ञा हो तो

उसी प्रकार करना

त्रतः—इसिल्ये
सेवापरम्—सेवा परायण
चित्तम्—चित्तको
विधाय—करके
सुखम्—सुखपूर्वक
स्थीयताम्—रहो।

भावार्थ:—श्रीगुरुद्विकी आज्ञानुसार प्रभुकी सेवा करनी चाहिये। किसी समय प्रभुकी इच्छासे उसमें कोई प्रकारकी अड़चन आ पड़े और गुरुकी प्रथम आज्ञानुसार सेवा न बन सके तो कोई चिन्ताकी बात नहीं । वैष्णवको चाहिये कि चित्तको सेवा परायण रखकर सुख पूर्वक रहे ॥ ७॥

चित्तोद्वेगं विधायापि हरिर्यचत् करिष्यति । तथैव तस्य लीलेति मत्वा चिन्तां द्वतं त्यजेत्॥८॥ पदच्छेदः—चित्तोद्वेगम्, विधाय, अपि, हरिः, यत्, यत्, करिष्यति, तथा, एव, तस्य, लीला, इति, मत्वा, चिन्ताम्, द्वतम्, त्यजेत्। =।।

चित्तोद्वेगम् चित्तमं उद्वेग तस्य उन श्रीभगवानकी विधाय, ऋषि—करके भी लीला—लीला है। हरि:, यद्यत भगवान् जो जो इति, मत्या इस प्रकार मानकर करिष्यति करेंगे तथैव-उसी प्रकार

**चिन्ताम्, द्रुतम्**-चिन्ताको श्रीष्ट त्यजेत — छोड़ दे।

भावार्थः - श्रीप्रभुकी सेवा करते हुये किसी समय भगवान चित्तामें उद्वोग कराकर जो-जो करेंगे, उनकी वैसी ही लीला अर्थात खेल मानकर बहुत शीघ्र चिन्ताका त्याग करें।। ५।। तस्मात् सर्वात्मना नित्यं "श्रीकृष्णः शरणं मम"। वद्दिरेव सततं स्थेयमित्येव मे मितः ॥९॥

पदच्छेदः -- तस्मात् , सर्वात्मना, नित्यम्, श्रीकृष्णः, शरणम्, मम । वदद्भिः, एव, सततम् स्थेयम्, इति, एव, मे. मतिः ॥ ६ ॥

तरमात्—इसल्ये सर्वात्मना-सर्वात्मभावसे श्रीकृष्ण: श्री कृष्ण मम-मेरे छिये श्रागम् नाश्य है। एवम्-"श्रीकृष्ण शरणं मम" ऐसे

सततम्—निरन्तर वद्द्धिः—गोलते हुये स्थेयम् --रहना । इति, एव इस प्रकार ही मे - मेरी ( श्रीवलभाचार्यकी ) मतिः—सम्मति है।

भावार्थ:-इसलिये सब प्रकार सर्वेव 'श्रीकृष्णः शरणं मम'' इस प्रकार उचारण करते रहना मेरी यह सम्मति है।। ६॥ इति श्रीमद्वल्लभाचार्यविरचितं नवरत्नं सम्पूर्णम् ॥ ६॥

#### ७-अन्तःकरणप्रबोधः

अंतःकरण महाक्यं सावधानतया शृणु। कृष्णात् परं नास्ति दैवं वस्तुतो दोषवजि तम्॥१॥

पद्च्छेदः,-अन्तःकाग् महाक्यम्, सावधानतया,शृणु । कृष्णात्, परम्, न, अस्ति, दैवम्, वस्तुतः, दोषवर्जितम् ॥१॥

श्चन्त:कर्ण !—हे अन्तकरण! परम्— इसरा मद्भाक्यम् —मेरे बचनको सावधानतया—सावधानतापूर्वक दोपवर्जितम् - दोष रहित

वस्तुतः चास्तवमें द्वम्-देवता कृष्णात् अक्षित नहीं है।

भावार्थः —हे अन्तः करण ! मेरे वाक्योंको सावधान होकर अवराकर, वस्तुतः दोष रहित ''श्रीकृष्ण'' से अन्य कोई भी <mark>देव</mark>ता नहीं है ॥ १॥

चांडाली चेद्राजपत्नी जाता राज्ञा च मानिता। कदाचिद्पमानेऽपि मूलतः का क्षतिभेवेत् ॥२॥

पदच्छेदः— चाग्डाली, चेत् , राजपत्नी, जाता, राज्ञा, च, मानिता। कदाचित्, अपमाने, अपि, मूलतः, का, चतिः, भवेत् ॥२॥

चाएडाली-चाण्डालिन चेत्, राजपती-यदि राजाकी राणी च, मानिता-और सम्माननीया जाता हुई कदाचित् - कभी उसका

अपमाने - अपमान होनेपर अपि, मूलतः भी प्रथम की अपेक्षा ( उसकी ) का चति: - क्या हानि भवेत होती है।

भावार्थः - यदि कोई चाएडाली राजपत्नी हुई त्र्यौर राजाने उसका विशेष सम्मना भी किया, और किसी समय राजाकी अोरसे उसे अपमानित किया गया, तो म्लसे उसे क्या हानि होती है। सारांश यह है कि राजाने जिसको एक बार रानी बना लिया है, उसका सम्मान न रहनेपर भी वह रानी मिटकर फिर चाएडाली तो हो ही नहीं सकती ॥ २॥

# समर्पगादहं पूर्वमुत्तमः किं सदा स्थितः। का ममाधमता भाव्या पश्चात्तापो यतो भवेत्॥३॥

पदच्छेदः समर्पणात्, अहम्, पूर्वम्, उत्तमः, किम्, सदा, स्थितः । का, मम, अधमता, भाव्या, पश्चात्तापः, यतः, भवेत् ॥ ३॥ अहम्, समपंगात्-में समर्पणसे पूर्वम्, किम्-प्रथम वया सदा, उत्तमः—सदैव उत्तम स्थित:--रहा था। मस, अधमता--मेरी अधमता

का, भाव्या-क्या विचारणीय है यतः—जिस ल्ये पश्चात्ताप:-पश्चात्ताप भवेत-हो। विष्णु:-श्रीभगवान्

भावार्थः - समर्पण अर्थात् आत्मनिवेदनके पहिले क्या मैं सदा उत्तम रहा और अव मेरेमें कौनसी अधमता आगई है कि जिसके कारण मेरेको पश्चात्ताप हो ॥ ३॥

सत्यसङ्कल्पतो विष्णुर्नान्यथा तु करिष्यति। आज्ञैव कार्या सततं स्वामिद्रोहोऽन्यथा भवेत्॥४॥

पदच्छेदः — सत्संकल्पतः, विष्णुः, न, अन्यथा तु, करिष्यति । आज्ञा, एव, कार्या, सततम्, स्वामिद्रोहः

अन्यथा, भवेत् ॥ ४ ॥ महा क्रिक्टी क्रिक्टी

वाले होनेके कारण कार्या—करना चाहिये अन्यथा—अपनी इच्छाके विरुद्ध न, करिष्यति—नहीं करेंगे सततम्—सदैव

सत्यसंकल्पतः सत्य संकल्प श्राज्ञा, एव आज्ञाका पालन हो अन्यथा, स्वामिद्रोह: -- नहीं तो स्वामीका द्रोह भवेत्—होता है।

भावार्थ:--भगवान् विष्णु सत्य प्रतिज्ञा वाले हैं, वे अपनी प्रतिज्ञाके विपरीत कभी भी नहीं करेंगे। हमें सदैव उनकी त्राज्ञाके त्रनुसार ही चलना चाहिये। यदि ऐसा न करें तक स्वामी द्रोह होगा ।। ४ ॥

सेवकस्य तु धर्मोऽयं स्वामी स्वस्य करिष्यति। आज्ञा पूर्वं तु या जाता गङ्गासागरसङ्गमे॥५॥ यापि पश्चान् मधुवने न कृतं तदृ द्वयं मया। देहदेशपरित्यागस्तृतीयो लोकगो वरः । ६॥

पदच्छेदः—सेवकस्य, तु, धर्मः, अयम्, स्वामी, स्वस्य, करिष्यति । आज्ञा, पूर्वम्, तु, या, जाता, गङ्गा-सागर संगमे । या. अपि, पश्चात्, मधुबने, न, कृतम्, तत् द्वयम्, मया, देहदेशपरित्यागः तृतीयः, लोकगोचरः ॥५-६॥

सेवकस्यश्रयम् सेवकका यह
त,धर्म,स्वामी-तो धर्म है स्वामी
स्वस्य अपना कर्तव्य पूर्ण
करिष्यति करेंगे।
या, श्राज्ञा जो अ जा
पूर्वम् प्रथम
गंगासागरसंगमे गंगासागरके

या, मधुवने-जो आज्ञा मधुवनमें
ग्रिप, तत्—भी हुई, उन
द्वयम्—दोनों आज्ञाओंका पालन
मया—मैंने
न, कृतम्—नहीं किया
देहदेशपरित्यागः—देह और
देशका परित्याग तथा

देशका परित्याग तथा
तृतीय:—तीसरी
लोकगोचर:— लोक प्रसिद्ध है

भावार्थ:—स्वामीकी त्राज्ञाके त्रनुसार चलना यह सेवकका धर्म है त्रौर वे त्रपते वचनका पालन स्वयं करेंगे। प्रथम गंगा-सागरके संगमपर जो त्राज्ञा हुई त्रौर फिर मधुवनमें जो त्राज्ञा हुई 'देह त्रौर देशके परित्याग के सम्बन्धमें' उस त्राज्ञा का पालन मैंने नहीं किया किन्तु तृतीय त्राज्ञाका पालन मैंने किया जो कि लोक प्रसिद्ध है।।४-६॥

पाश्चात्तापः कथं तत्र सेवकोऽहं न चान्यथा। लौकिक प्रभुवत् कृष्णो न द्रष्टव्यः कदाचन॥ सर्वं समर्पितं भक्तया कृताथींऽसि सुखीभव॥ॐ॥ पदच्छेदः-पश्चात्तायः, कथम्, तत्र, सेवकः, ऋहम् , न, च, अन्यथा। लौकिकप्रभुवत्, कृष्णः, न, द्रष्ट्व्यः,कदा-चन । सर्वम्, सपर्वितम्, मक्त्या, कृतार्थः, असि, सुखी, भव ॥ ७३ ॥ तत्र—इन आज्ञाओंके विषयमें पश्चात्ताप:--पश्चाताप कथम--क्यों (करें) अहम्, सेवकः—मैं सेवक हूँ च, अन्यथा-अौर कोई दूसरा न—नहीं हूँ । अपनी अपनित्र कृष्ण:-- कृष्णको लौकिकप्रभुवत \_ लौकिक स्वा-

व्यम् , सर्था, वेहदेशपरिहमागः कद्।चन, न-कभी भी नहीं द्रष्ट्रव्य:-देखना चाहिये भक्त्या--मिक्तपूर्वक सर्वम—सब कुछ समर्पितम्—समर्पण किया है कृतार्थः, असि--त् कृतार्थ है अतएव सुखी, भव—सुखी हो ।

भावार्थः भीं तो सेवक हूँ, खतः स्वामीकी खाज्ञाके विपरीत नहीं कर सकता हूं, फिर पाश्चात्ताप कैसा! क्योंकि लौकिक स्वामीके समान श्रीकृष्णको कभी भी नहीं देखना चाहिये। भक्तिके द्वारा सब समर्पण करके तुम कृतार्थ होगये अतः सुखसे रहो ॥ ७ 1 ॥

प्रौढ़ापि दुहिता यद्वत् स्नेहान्न प्रेष्यते वरे।। तथा देहे न कर्तव्यं वरस्तुष्यति नान्यथा। लोकवचेत् स्थितिमें स्यात् किं स्यादिति विचारय ९ पदच्छेदः — प्रौड़ा, अपि, दुहिता, यद्वत्, स्नेहात्,

न, प्रेंच्यते, बरे, तथा, देहें, न, कर्त्तव्यम्, बरः, तुष्यति, न, अन्यथा। लोकवत्, चेत्, स्थितिः, मे, स्यात्, किम्, स्यात् , इति, विचारय ॥ ६ ॥

यद्वत् जिस प्रकार प्रौहा-युवारस्था सम्पन्न **त्रापि, दुहिता**—भी पुत्री स्नेहात् —स्नेहसे इरे, न वरके पास नहीं प्रबंदी-भेजी जाती है। तथा — उसी प्रकार गाम हो ही देहे -देहमें (ममत्व)

अन्यथा—नहीं तो वरः, न--वर नहीं तुष्यति—पसन्न होगा चेत्, लोकवत्-यदि लोकके समान मे, स्थितः—मेरी हिथति स्यात्, किम्-हो तो क्या स्यात--हो इति--इस प्रकार न, कर्त्तव्यम् नहीं करना चाहिये विचारय--विचार करें।

भावार्थः - जिस प्रकार माता, पिता प्रौढ़ावस्था सम्पन्न पुत्री को स्तेहवश उसके स्वामी (पित ) के पास नहीं भेजते हैं, उसी प्रकार अपने शरीरमें ममता न करनी, अन्यथा अर्थात् सेवाके विना पति प्रसन्न नहीं होता है। यदि लोकके समान मेरी स्थिति रही तो क्या होगा, यह तो विचार करें ॥ ६॥

ग्रहाक्ये हरिरेवास्ति मोहं मा गाः कथञ्चन। इति श्रीकृष्णदासस्य वस्रभस्य हितं वचः॥ चित्तं प्रति यदाकण्यं भक्तो निश्चिन्ततां व्रजेत्॥१०ई पदच्छेद: - अश्रक्यं, हरि: एव, अस्ति, मोहम् , मा,

गाः, कथञ्चन, इति, श्रीकृष्णदासस्य, वल्लभस्य, हितम्, वचः । चित्तम्, प्रति, यत्, त्राकर्ण्यं, भक्तः, निश्चिन्तताम् वजेत् ॥ १०३॥

त्रशक्ये—अशक्य होनेपर
हिरि:—श्रीकृष्ण
एव, त्रस्ति—ही शरण हैं। अतः
कथञ्चन—किसी प्रकार
मोहम्—मोहको
मा गाः—नहीं प्राप्त हो
हिति—इस प्रकार
श्रीकृष्णदासस्य—श्रीकृष्णकेदास

वल्लभस्य—शीवछभाचार्यके
हितम्, वचः—हितकर वाक्यहे
यत्, चित्तम्—जिनको हृदयके
प्रति, आकर्राय—पितसुनकर
भक्तः—भक्त
निश्चिन्तताम्—निश्चिन्त भावको
व्रजेत्—प्राप्त हो।

भावार्थः — असमर्थ अवस्थामें प्रभुही हमारी सहायता करेंगे। इसलिये हे अन्तः करण ! तू मोहको प्राप्त मत हो। इस प्रकार श्रीकृष्णके दास श्रीवल्लभाचार्यजीने अपने चित्तको हितकारी बचन कहे हैं जिसकों सुनकर भक्त चिन्ता रहित बनें ॥ १० ½॥

इति श्रीमद्वल्लभाचार्यं विरचितोन्तःकरणप्रबोधः सम्पूर्णः ॥ ७॥

# ८---विवेकधेर्याश्रयनिरूपणम्

(Heathlealth

विवेकधेर्ये सततं रक्षणीये तथाश्रयः॥१॥ विवेकस्तु हरिः सर्वं निजेच्छातः करिष्यति ॥१॥ पदच्छेदः -- विवेकधेर्ये, सततम्, रचणाये, तथा, आश्रयः। विवेकः, तु, हरिः, सर्वम्, निजेच्छातः, करिष्यति ॥१॥

विवेकधेर्ये—विवेक और धैर्य करने योग्य है सत्ततम्—सदैव

**आश्रयः**—आश्रय भी रक्षण कारिष्यति—करेंगे।

विवेकः, तु--विवेक तो रचाणीये—रक्षण योग्य हैं हिरिः, सर्वम्-भगवान् सत्र कुछ तथा—उसी प्रकार निजेच्छातः—अपनी इच्छा से

भावार्थः-जिस प्रकार सदैव विवेक और धैय्य रखना उचित है उसी प्रकार श्रीभगवानका आश्रय रखना उचित है। अब विवेक क्या है, इस विषय पर श्रीमहाप्रभुजी स्पष्टीकरण करते हैं कि विवेक यह है कि श्रीहरि अपनी इच्छासे सब कुछ करेंगे।। १।।

प्रार्थिते वा ततः किं स्यात् स्वाम्यभिष्ठायं श्यात्। सर्वत्र तस्य सर्वं हि सर्वसामर्थ्यमेव च ॥२॥

पदच्छेद:--प्रार्थिते, वा, ततः, किम्, स्यात्, स्वा-म्यभिन्नायसशयात् । सर्वत्र, तस्य, सर्वम्, हि, सर्वसाम-र्थ्यम्, एव, च ॥ २ ॥ अभिनित्र ।

स्वास्यभिप्रायसंशयात्—स्वामी
के अभिप्रत्य में सन्देह होनेके कारण
वा,—अथवा
प्रार्थिते—प्रार्थना करनेपर
ततः, किम्—भी क्या

स्यात्, हि—होगा क्योंकि
तस्य, सर्वत्र—उनका सर्वत्र
सर्वम्—स्य कुछ है
च—और उनमें
सर्वसामर्थ्यम्—सर्वसामर्थ्य
एव—है ही।

भावार्थ: — स्वामीका अभिप्राय क्या है इस विषयमें सेक अजान है, क्या कार्य्य किस आशयसे प्रभु करते कराते हैं। इस विषयको पूर्ण रूपमें जीव जब जान नहीं सकता। तब प्रार्थन करनेसे क्या प्रयोजन सिद्ध होता है। सर्वत्र सब छुछ उनका है है और उनमें सब प्रकारसे सामर्थ्य है। सारांश यह है कि भाव दिच्छाको समभनेमें जीव असमर्थ है और प्रभु सर्वज्ञ स सर्वशक्तिमान होनेके कारण सेवकके हितके लिये सब इक करेंगे। पृष्टिमार्गीय भक्त प्रभुसे किसा बातके लिये कभी प्रार्थन न करें।। २।।

श्रिभमानश्च सन्त्याज्यः स्वाम्यधीनत्व भावनात्। विशेषतश्चेदाज्ञा स्याद्नतःकरणगोचरः ॥३॥ तदा विशेषगत्यादि भाव्यं भिन्नं तु देहिकात्। श्रापद्गत्यादिकार्येषु हठस्त्याज्यश्च सर्वथा ॥४॥ पदच्छेदः—श्रभमानः, च, सन्त्याज्यः, स्वाम्य धीनत्वभावनात् । विशेषतः, चेत् , श्राज्ञा, स्यात् , श्रन्तः करणगोचरः ॥ तदा, विशेषगत्यादिः, भाव्यस् , भिनम् तु, देहिकात् । आपद्गत्यादिकार्येषु, हठः, त्याज्यः, च सर्वथा ॥४॥

स्वाम्यधीनत्वभावनात्—स्वामीकी अधीनताके विचारसे
अभिमानः, तु—अभिमान तो
सन्त्याज्यः—वासना सहित त्याग
करना चाहिये।
अन्तःकरणगोचरः —प्रभुअन्तः
करणगोचर हैं (इसलिये)
विशेषतः—विशेष रूप से
आज्ञा, चेत् —भाज्ञा यदि
स्यात्, तदा—हो। तव

देहिकात्—देह सम्बन्धसे
भिन्नम्—भिन्न (भगवत्सम्बन्धी)
विशेषगत्यादिः—विशेष गति
आदि की
भाव्यम्—भावना करनी चाहिये
आपद्गत्यादिकार्येषु—आपत् प्राप्ति आदि कार्थ्यों में
इठः, सर्वथा—इठ सब प्रकार
त्याज्यः—त्याग करने योग्य है।

भावार्थः — अपनेको स्वामीके अघीन मानकर सब प्रकारसे अभिमान त्याग करना उचित है। अलौकिक अर्थात सेवा सम्बंधी विशेष आज्ञा अपने अन्तः करण द्वारा प्रकट हो तब उसीके अनुसार आचरण करना उचित है। आपत्तिके अवसर पर तथा गमनादि कार्योंमें हठका सर्वदा त्याग करना उचित है। ३-४॥

अनाग्रहश्च सर्वत्र धर्माधर्माग्रदर्शनम् । विवेकोऽयं समाख्यातो धैर्यं तु विनिरूप्यते॥५॥

पदच्छेदः — स्रवाग्रहः, च, सर्वत्र, धर्माधर्माग्रदर्शनम्। विवेकः, स्रयम्, समाख्यातः, धैर्यम्, तु, विनिरूप्यते ॥५॥ धर्माधर्माग्रदर्शनम्—धर्म और | अधर्मकी विशेषता देखकर सर्वत्र सब विषयोंमें अनाग्रहः आग्रह न करना च, अयम् अरेर यह विवेकः विवेक

समाख्यातः, तु—कहा अव धैर्याम्—धैर्यका निरूप्याते—निरूपण करते हैं

भावार्थः समस्त विषयों में आग्रह नहीं रखकर, धर्म और अधर्म विषयक बिचार करना उचित है। अथात प्रत्येक विषयमें धर्म और अधर्म इन उभयमेंसे किस कार्यमें धर्म अधिक है और किस कार्यमें अधर्म अधिक है यह देखकर धर्मका प्रहण और अधर्मका त्याग करना। इस प्रकार मैंने विवेक विषयमें अपना मत कहा अब धैर्यका निरूपण करता हूं॥ ४॥

त्रिदुःखसहनं धेर्यमामृतेः सवतः सदा । तक्रवद् देहवद् भाव्यं जडवत् गोपभार्धवत् ॥६॥

पदच्छेदः—निदुःखसहनम्, धैर्यम्, श्रामृतेः, सर्वतः, सदा । तक्रवत्, देहवत्, भाव्यम्, जडवत्, गोपभार्यवत् ॥६ ।

श्रामृतः— मरणपर्यन्त
सर्वतः—सव प्रकारसे
सदा—सदैव
तिदुःखसहनम्—तिविध
दुःखोंको सहन करना यह
धेर्याम्—धेर्य है
तक्रवत्, देहवत्—आधिभौतिक

(देह सम्बन्धी) दुःखों में छाछ की तरह
जडवत्—(इन्द्रिय सम्बन्धी)
दुःखों में जडभरतकी तरह
गोपभार्यावत्—(आधिदैविक
प्रतिबन्धों में) गोप वधूके सहद्य
भाठ्यम्—भावना करनी चाहिये

भावार्थः — सदैव मृत्यु पर्यन्त अर्थात सम्पूर्ण जीवनमें

आधिभौतिक आध्यात्मिक और आधिवैदिक तीनों प्रकारकें दुखोंको सर्वविध सहन करना इसका नाम धैर्य्य है। तक्कें समान, देहके समान, जडके समान तथा गोपभार्याके समान भावना करनी।। ६॥

#### प्रतीकारो यहच्छातः सिद्धश्चेन्नायही भवेत् । भार्यादीनां तथान्येषांमसतश्चाक्रमं सहेत् ॥७॥

पदच्छेदः—प्रतीकारः, यदच्छातः, सिद्धः, चेत्, न, आग्रही, भवेत् । भार्यादीनाम्, तथा, अन्येषाम्, असतः, च, आक्रमम्, सहेत् ॥ ७॥

प्रतीकारः—दुःखकी निवृत्तिका उपाय

यद्दुः — प्रमु इन्छासे सिद्धः — सिद्ध

चेत् —होजाय तो श्राग्रहः, न—आग्रही नहीं.

भवेत् चहोना

भार्यादीनाम् — स्त्रिपुत्रादिकीका स्रन्येषाम् — दूसरी का तथा — और

त्र्यसतः — असत्पुरुषों का

**त्राक्रमम्**—अतिक्रम

सहेत्-सहन करना

भावार्थः —यदि श्रीप्रमुकी इच्छासे किंवा अन्य कारणोंसे दुःख निवारण होता हो तो दुःख भोगनेका आग्रह न रखे। प्रित इत्यादिके अथवा दूसरे असत् पुरुषोंके आक्रमणोंको सहन करें। शारांश यह है कि अपने और पराये लोग अपने दुष्ट स्वभावके कारण वे हमें किसी प्रकारसे दुःख दें तो उसको सहन करें, अधीर न बनें।। ७।।

स्वयमिन्द्रियकार्याणि कायवाङ्मनसा त्यजेत्। अश्ररेणापि कर्तव्यं स्वस्यासामर्थ्यभावनात्॥८॥

पदच्छेदः—स्वयम्, इन्द्रियकार्याणि, कायवाङ्-मनसा, त्यजेत् । अशूरेण, अपि, कर्त्तव्यम्, स्वस्य, असामर्थ्यभावनात् ॥ = ॥

स्वयम्—अपने आप
कायवाङ्मनसा—शरीर वाणी
और मनके द्वारा
इन्द्रियकार्याणि—इन्द्रियोंके
कार्यों को

त्यजेत्—त्याग करना

अश्रूरेण, अपि-असमर्थको भी स्वस्य—अपनी

असामर्थ्याभावनात् — अपनी असक्तताका विचार करके उन कार्यों का त्य ग

कर्तव्यम्--करना चाहिये।

भावार्थः स्वयं मन, बचन और कर्मसे इन्द्रियोंके विषयों का त्याग कर देना ही उचित है। अपना असामर्थ्य विचार कर भगवानके सामर्थ्य पर विचार कर विषय भागका सवधा परित्याग करे। इन्द्रियोंको जीतनेके लिये जिस शौर्यकी आवश्यकता है वह सबमें नहीं रहती इसलिये ऐसे लोग भगवानका सामर्थ्य लेकर अपनी इन्द्रियोंपर विजय प्राप्त कर सकते हैं।। ८।।

अशक्ये हरिरेवास्ति सर्वमाश्रयतो भवेत्।

एतत् सहनमत्रोक्तमाश्रयोऽतो निरूप्यते ॥९॥

पदच्छेदः — श्रशक्ये, हरिः, एव, श्रस्ति, सर्वम्, श्राश्रयतः, भवेत् । एतत्, सहनम्, श्रत्र, उक्तम्, श्राश्रयः, श्रतः निरूप्यते ॥ ६ ॥ ग्रशक्ये—अशक्य अवस्थामें
हरि:—भगवान्
एव—ही रक्षक हैं
सर्वम्—सब कुछ उनकी
ग्राश्रयतः—भगवानके आश्रयसे

भवेत्—होता है।
अत्र, एतत्—पहाँ पर यह
सहनम्, उक्तम्—धैर्य कहा है
अतः—अब यहाँसे
आश्रयः—आश्रयका
निरूप्यते—निरूपण करते हैं।

भावार्थः -- जिन कार्यों के करनेमें हम अशक्य अर्थात् सामर्थ्य रहित हैं उनमें श्रीहरि ही सहायक हैं। उनके आश्रयसे सब कार्य सिद्ध होते हैं। इस प्रकार यहाँ पर धेर्यके सम्बन्धमें मैंने निकृषण किया, अब आगे आश्रयके विषयका निकृषण करता हूँ।।६ ऐहिके पारलोके च सवधा शरणं हरिः। दुःखहानो तथा पापे भये कामाद्यपूरणे॥१०॥ भक्तद्रोहे भवत्यभावे भक्तरेचातिक्रमे कृते। अशक्ये वा सुशक्ये वा सर्वथा शरणं हरिः॥११॥

पदच्छेदः—ऐहिके, पारलोके, च, सर्वत्र, शरणम्, हिरः । दुःखहानौ, तथा, पापे, भये, कामाद्यपूरणे ।। भक्त-द्रोहे, भक्त्यभावे, भक्तः, च. अतिक्रमे, कृते, । अशक्ये, वा, सुशक्ये, वा सर्वथा, शरणम्, हिरः ।।१०-११॥ ऐहिके, च—इस लोकमें और | हिरः—श्री प्रसुद्दी (हमको) पारलोके—परलोक सम्बन्धी | शरणम्—आश्रय हैं। दुःखहानौ—दुःखहानिमें सर्वथा—सब प्रकारसे | तथा, पापे, भये-पाप और भयमें

कामाद्यपूरणे--इच्छाओंकी अपूर्णतामें। भक्तद्रोहे---अकद्रोहमें भक्त्यभावे—भक्तिके अभावमें च, भक्तः-अौर भक्तके द्वारा अतिक्रमे-अतिक्रमण अनादर कृते--करने पर

अशक्ये--अशक्य अवस्थामें वा, सुशक्ये--अथवा समर्थ अवस्थामें हरि:--श्रीकृष्ण सर्वथा--सब प्रकार

शर्गम्--अश्रिय हैं।

भावार्थ:-इस लोकके और परलोकके सब कार्योंमें श्रीहरि का शरण (त्राश्रय) है। दुखनिवृत्ति (हानि) में; पाप, भय और इच्छात्रोंकी त्रसफलतामें भक्तद्रोह त्र्यथवा भक्तिके त्रभावमें भक्तोंके द्वारा अतिक्रमणुसे अर्थात् दुःख प्राप्त होनेमें इस प्रकारकी अन्य शांचनीय अवस्थामें भगवानका आश्रय ही उचित है,

अहङ्कारकृते चैव पोष्यपोषगारक्षणे । पोष्यातिक्रमणे चैव तथान्तेवास्यतिक्रमे ॥१२॥ अलौकिकमनःसिद्धौ सर्वार्थे शरणं हरिः। एवं चित्ते सदा भाव्यं वाचा च परिकीर्तयेत् ॥१३॥

पदच्छेदः — ऋहङ्कारकृते, च, एव, पोष्यपोषण्रस्त्रणे । पोष्यातिक्रमणे, च, एव, तथा, अन्तेवास्यतिक्रमे । अलौ-किकमनःसिद्धौ, सर्वार्थे, शरणम्, हरिः । एवम्, चित्ते, सदा, भाव्यम्, वाचा, च, परिकीर्तयेत् ॥ १२-१३ ॥ ब्रहङ्कारकृते—अहंकार होनेपर च, एव—अौर ही

पोष्यपोषगारत्तण--पोष्यवर्गके पोषण तथा रक्षणमें पोष्यातिक्रमणे-पोष्यजनींके द्वारा अनादर होने पर च, एव--और ही तथा--इसी प्रकार **अन्तेवास्यतिक्रमे**-शिष्य वर्गके द्वारा अनादर होने पर

मनकी सिद्धिमें और सर्वार्थे - समस्त अर्था में हरि:--श्रीभगवान् शरणम् —आश्रय रूप है एवम् -इस प्रकार िात्ते, सदा-चित्त में सदैव भाव्यम्-विचार करना च, वाचा-और वाणी द्वारा त्र्यलौ किकमनः सिद्धौ - अलौकिक परिकोर्तयेत् - कथन करें।

भावाथः - ऋहंकार हो जाय, ऋथवा पोष्य वर्गका भरण पोषण और रचण करनेके लिये, वा पोष्य वर्ग दुःख दें, वा सेवक आदि दुख दं अलौकिक मनकी सिद्धिमें अर्थाव मानसी सेवा-सिद्धिमं इस प्रकार सब कामोंके लिये हारकी ही शरणमें जाना चाहिये । इस प्रकार सदैव चित्तमें विचारते रहना चाहिये और मुखसे अष्टाचर मन्त्र जपते रहना चाहिषे ॥ १२-१३ ॥

अन्यस्य भजनं तत्र स्वतो गमनमेव च। प्रार्थनाकार्यमात्रेऽपि तेतोऽन्यत्र विवर्जयेत् ॥१४॥

पदच्छेदः - अन्यस्य, भजनम्, तत्र, स्वतः, गमनम्, एव, च।प्रार्थनाकार्यमात्रे, अपि,ततः, अन्यत्र,विवर्जयेत्॥१४॥ स्रान्यस्य — श्रीभगवानके बिना च, तत्र — और वहाँ दसरेका गमनम्—गमन करना

प्रार्थनाकार्य मात्रे--अ यात्य देवताओं की केवल प्रार्थनामें श्रिपि, ततः —भी वह

अन्यत्र--भगवानके अतिरिक्त दूसरे का विवर्जयेत्-

भावार्थः—दूसरे देवताश्रोंका भजन, श्रीर स्वयं वहाँ पर जाना, श्रीर कोई भी कार्यके लिये उससे प्रार्थना करना, इन तीनों वातोंको त्याग देना चाहिये॥ १४॥

अविश्वासो न कतव्यः सर्वथा बाधकस्तु सः। ब्रह्मास्त्रचातको भाव्यो प्राप्तं सेवेत निर्ममः ॥१५॥

पदच्छेदः—अविश्वासः, न, कर्तव्यः, सर्वेथा, वाधकःः तु, सः। ब्रह्मास्त्रचातकौ, भाव्यौ, प्राप्तम्, सेवेत, निमंमः।।१४।।

अविश्वास:--अविश्वास

न, कर्ताब्य:-नहीं करना चाहिये सः. त्-वह तो सवेथा, बाधक:—सब बाधक है

भाड्यो-भावना करने योग्य हैं \_ममता रहित होकर

ब्रह्मास्त्रचातको — ब्रह्म स्त्र

सेवत--सेवन करे (भोगे)

आवार्यः - अविश्वास नहीं करना चाहिये, क्योंकि यह निश्चय बाधक ही है, जैसे मेवनादने हनुमानजोको ब्रह्मास्त्रसे बाँधा था; तब वे बँध गये परंन्तु रावगाको उसपर अविश्वास होनेके कारण हनुमानजीको लोहेकी मोटी जंजीरसे बाँधा तब ब्रह्मास्त्रने अपना गुण छोड़ दिया और हनुमानजीने उस मोटी जंजीरको भी तोड़ डाला। श्रौर विश्वास रखनेके कारण चातक पत्तींको, मेघ जड़ होने पर भी स्वाती नचत्रमें वर्षा करके जल देताही है। इस तरह ब्रह्मास्त्र और चातक पत्तीके दृष्टांतको स्मरण रखते हुए

जो इन्न प्राप्त हो उसे ममनारहित होकर सेवन करे ॥ १४॥ यथाकथित्रित् कार्यासा कुर्यादृद्धावचान्यपि । किं वा प्रोक्तेन बहुना शर्सा भावयेद्धरिम् ॥१६॥

पदच्छेद: यथाकथन्चित्, कार्याणि, कुर्यात्, उच्चा बचानि, अपि। किस्, ना, प्रोक्तेन, बहुना, शरणम्, भावयेत्, हरिस्॥ १६॥

उच्चावचानि-उत्तम और किन्छ | प्रोक्तेन-कथनसे अपि यथाकथिन्चत्-भी जैसे | किस्-क्या प्रयोज तैसे | हिस्म-श्री हरिक

कुर्यात्—करे

वा, बहुना अथवा बहुत प्रकारसे मावयेत् - चिन्तन करें

शासन—कथनसं किस्—क्या प्रयोजन है ?' हरिम्—श्री हरिको शरणम्—आश्रय रूपमें भावयेत् – चिन्तन करें

भावार्थः — जैसे बने वैसे लौकिक वैदिक तथा अन्य कार्य भी करता रहे विशेष कहनेकी ज्या आवश्यकता है ? हरिकी शरणमें रहे ॥ १६॥

एवमाश्रयगां प्रोक्तं सर्वेषां सर्वदा हितम्। कलो भक्त्यादिमार्गा हि दुःसाध्या इति मे मतिः१७

पदच्छेद : — एवम्, आश्रयणम्, प्रोक्तम्, सर्वेषाम्, सर्वदा, हितम् । कलौ, भक्त्यादिमार्गाः, हि, दुःसाध्याः, इति, मे, मितः ॥ १७॥

एवस्—इस प्रकार आश्रयणम्—आश्रय प्रोक्तम्—निरूपण कर कहा कलो—कल्यिगमें भक्त्यादिमागाः—उपासनादि मर्यादा मार्ग

इति - यह मे मेरी (श्रीवल्लभाचार्य) की

दुःसाध्याः-कठिन साधने योग्य हैं । मतिः - सम्मति है ।

भावार्थः — इस प्रकार सदैव सबका हित करनेवाला आश्रय का स्वरूप मैंने कहा। इन तीनों के विना कलियुगमें भक्ति आदि मार्ग सिद्ध होना बहुत कठिन है ऐसी मेरी सम्मति है।। १०॥ इति श्रीमदृह्मभाचार्यविरचितं विवेकधैर्याश्रयनिरूपगं

सम्पूर्णम् ॥ = ॥

### ९—श्रीकृष्णाश्रयः

सर्वमार्गेषु नष्टेषु कली च खलधर्मिणि। पाखग्डप्रचुरे लोके कृष्ण एव गतिर्मम ॥१॥

पदच्छेदः सर्वमार्गेषु, नष्टेषु, कलौ, च, खलधर्मिणि । पाखएडप्रचुरे, लोके, कृष्णः, एव, गतिः, मम ॥ १ ॥

खलधर्मिणि — खलधर्म प्रधान पाखण्डप्रचुरे — पाखण्डकी कलौ-कलियुगमें सर्वमार्गेषु उद्धारके सब मार्ग नष्टेष -- नष्ट होनेसे

अधिकता होनेपर

कृष्णः, एव - श्रीकृष्ण ही

च, लोके-और लोक समुदायमें मम, गतिः-मेरे लिये आश्रय हैं।

भावार्थः - दुष्ट धर्मवाले इस कलिकालमें मनीवाञ्छित फल प्राप्तिके साधन, कर्म, ज्ञान, उपासना आदि सब मार्ग लुप्त हो चुके हैं श्रौर लोक अत्यन्त पाखरडी हो गये हैं। इसलिये श्रीकृष्ण ही मेरे रत्तक हैं।। १।।

# म्लेच्छाकान्तेषु देशेषु पापैकनिलयेषु च । स्तिमी ।। २।।

पदच्छेदः—म्लेच्छाकान्तेषु, देशेषु, पापैकनिलयेषु, च। सत्पीडाव्यग्रलोकेषु, कृष्णः, एव, गतिः, मम।।२।।

देशेषु—देशके

म्लेच्छाक्रान्तेषु — म्लेच्छोंके द्वारा आकान्त होनेके कारण

च-और

पापकिनिलयेषु केवल पापका

स्थान बन जाने पर

सत्पीडाव्यग्रहोकेषु — सत्पुरुषी के पीड़ित होनेके कारण लोकसमुदायके व्यग्न होने की दशामें

कृष्णः, एव —श्रीकृष्ण ही

मम, गतिः-मेरे लिये आश्रय है।

भावार्थं — कुरु त्रेत्र गङ्गातट आदि सब पवित्र देश म्लेच्छ पुरुषों से न्याप्त हो गये हैं तथा एक मात्र पापके स्थान बन गये हैं और सज्जनों की पीड़ाको देखकर लोग अधीर हो रहे हैं। इस-लिये श्रीकृष्ण ही मेरे रच्चक हैं॥ २॥

#### गङ्गादितीर्थवर्येषु दुष्टैरेवावृतेष्विह । तिरोहिताधिदैवेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥३॥

पदच्छेदः - गंगातीर्थवर्येषु, दुष्टैः, एव, आवृतेषु, इह । तिरोहिताधिदैवेषु, कृष्णः, एव, गतिः, मम ॥३॥

इह—इस लोकमें गंगादितीर्थवर्येषु—गंगादि उत्तम तीर्थ दुष्टेः, एव—दुष्टोंके द्वारा ही आष्ट्रतेषु—आष्ट्रत होनेपर तिरोहिताधिदैवेषु-इन तीथों का आधिदैविक स्वरूप सामर्थ्य तिरोहित होनेपर

कृष्णः, एव—श्रीकृष्ण ही मम, गतिः—मेरे लिये आश्रय है। भावार्थः — इस कित्युगमें दुष्ट पुरुषोंसे विरे हुए गङ्गादि मुख्य तीर्थों के अधिष्ठाता देवता तिरोहित हो ( छिप ) गये हैं, इस कारण ही उनसे यथार्थ फलकी प्राप्ति नहीं होती है। इस-िलये श्रीकृष्ण ही मेरे रच्चक हैं।। ३।।

अहङ्कारविमूढेषु सत्सु पापानुवर्तिषु । लाभयूजार्थयत्नेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ४॥

पदच्छेदः —अहंकारिवमूहेषु, सत्सु, पापानुत्रिषु । लाभपूजार्थयत्नेषु, कृष्णः, एव, गतिः, मम ॥४॥

सत्स — सत्पुरुषोंके
अहंकारविसूदेषु — अहंकारसे
विसूद हो जानेपर और
पापानुवर्तिषु — पापी पुरुषोंके
अनुकरण परायण हो जाने
पर एवं

लामपूजार्थयत्नेषु —लाम तथा
पूजाके निमित्त प्रयत्नशील
होजानेकी अवस्थामें

कृष्णः, एव —श्रीकृष्ण ही मम, गतिः-मेरे लिये आश्रय हैं।

भावार्थ: सज्जन पुरुष भी अभिमानसे आन्त हो रहे हैं, स्वार्थिसिकिके लिये पापका अनुसर्ग तथा प्रतिष्ठाके लिये प्रयत्न कर रहे हैं इसलिये श्रीकृष्ण ही मेरे रचक हैं।। ४।।

अपरिज्ञाननष्टे षु मन्त्रेष्वव्रतयोगिषु । तिरोहितार्थदेवेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥५॥

पदच्छेदः -अपरिज्ञाननष्टेषु, मन्त्रेषु, अत्रतयोगिषु, तिरोहितार्थदेवेषु, कृष्णः, एव, गतिः, मम ॥४॥

मन्त्रेषु -मन्त्रींके अपरिज्ञाननष्टेष् - परिज्ञान न होनेसे नष्ट हो जानेके कारण अवृतयोगिषु —योगियोंके व्रतः हीन होनेपर

तिरोहितार्थदेवेषु -मन्त्रोंके अर्थ तथा देवताओं के तिरोहित हो जानेके अवसर पर

कुष्णः, एव —श्रीकृष्ण ही मम, गति:-मेरे िये आश्रयहैं।

भावार्थः –गुरुसेवा न बननेके कारण पाठ, ऋर्थ और विनियोग आदिके अज्ञानसे वैदिक तथा अन्य मन्त्रोंका नाश हो गया है, तथा ब्रह्मचर्य त्रादि व्तोंसे हीन पुरुषोंके पास रहनेसे उन मन्त्रों के अर्थ और अधिष्ठाता देवता तिरोहित हो (छिप) गये हैं। इसलिये श्रीकृष्ण ही मेरे रचक हैं॥ ५॥

नानावादविनष्टेषु सर्व कर्मत्रतादिषु । पाखगडेंकप्रयत्नेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥६॥

पदच्छेदः -- नानाव।दविन्ष्टेषु, सर्वकर्मवृतादिषु । पाखरडैकप्रयत्नेषु, कृष्णः, एव, गतिः, मम ॥६॥

सर्वकर्मवृतादिषु - सर्व कर्म एव |पाख एडे कप्रयत्नेषु के नान ज्ञतादि

नानावादविनष्टेषु — विविध विवाद के कारण नष्ट होने

से और

खण्ड के निमित्त ही प्रयत्न बढ़ जाने पर

कुट्गाः, एव —श्रीकृष्ण ही मम, गति:-मेरे लिये आश्रय हैं

भावार्थः-शास्त्र विरुद्ध अनेक प्रकारके विवादोंसे वेदोक्त सम्पूर्ण कर्म, त्रत आदिका नाश हो गया और लोग केवल पाखरड दिख।नेके लिये ही प्रयत्न कर रहे हैं। इसलिये श्रीकृष्ण ही मेरे रचक हैं।। ६।।

अजामिलादिदोषाणां नाशकोऽनुभवे स्थितः। ज्ञापिताखिलमाहात्म्यः कृष्ण एव गतिर्मम ॥ १॥

पदच्छेदः—अजामिलादिदोषाणाम्, नाशवः, अनुभवे,

स्थितः, ज्ञापिताखिलमाहातम्यः, कृष्णः, एव, गतिः,मम ॥७॥

अजामिलादिदोषाणाम् —
अजामिलादि पापियोंके दोषोंका
नाशकः— नांश करनवाले हरि
अनुभवे— अनुभवमं
रिश्वतः— स्थित है

ज्ञापिताखिलमाहात्म्यः —
पगट किया है समय माहा-

प्रगट किया है समग्र माहा-त्म्य जिन्होंने ऐसे

कृष्णः, एव—श्रीकृष्ण ही मम, गतिः-मेरे लिये अ।श्रय हैं

भावार्थ — नाम प्रह्ण मात्रसे अजामिल आदि दुष्ट जीवोके महापापों का नाश करनेवाले आप दोषोंके नाश करनेवाले हैं, इस रूपसे भक्तोंके अनुभवमें आनेवाले और दैवी जीवोंको अपने सम्पूर्ण माहात्म्यका ज्ञान करानेवाले श्रीकृष्ण ही मेरे रक्तक हैं।।।।।

प्राक्तताः सकला देवा गणितानन्दकं बृहत्। पूर्णानन्दो हरिस्तरमात् कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ॥ ॥

पदच्छेद—प्राकृताः, सकलाः, देवाः, गणितानन्द-कम् , बृहत् । पूर्णानन्दः, हरिः, तस्मात्, कृष्णः, एव गतिः, मम, ॥ ८॥ सकला:-समस्त देवाः -- देवगण प्राकृताः—प्राकत हैं बहत-अक्षर ब्रह्म गिर्गातानन्दकम्—गणना होसके इस प्रकार अल्प आनन्द यक्त है।

हरि:, पूर्णानन्द: - श्रीकृष्ण पूर्ण आनन्दमय है। तस्मात्--इसलिये कृष्मा, एव - श्रीकण ही

मम, गति:-मेरे लिये आश्रय हैं

मावार्थः – ब्रह्मा आदि सम्पूर्ण देवता भगवानकी मायाके वशीभूत हैं छौर अत्तर ब्रह्मके आनन्दकी भी अविधि है। इसलिये अगिएत आनन्द वाले और भक्तोंके सब दुःख दूर करनेवाले श्रीकृष्ण ही मरे रचक हैं॥ ८॥

विवेकधेर्यभक्त्यादिरहितस्य विशेषतः। पापासक्तस्य, दीनस्य कृष्ण एव गतिर्मम ॥६॥

पदच्छेदः विवेकधैर्यभक्त्यादिरहितस्य, विशेषतः पापासक्तस्य, दीनस्य, कृष्णः, एव, गतिः, मम ॥ ।। ।।

विवेकधैर्यभक्त्यादिरहितस्य पापासक्तस्य - पापमे अासकः

आदि से रहित

विशेषतः - अधिकतर

विवेक, धेर्य और नवधामिक दीनस्य—दीन पुरुषांको कृष्णः, एव-श्रीकृष्ण ही मम, गतिः-मेरे लिये आश्रय हैं

भावार्थः-विवेक, धैर्य, भक्ति आदि भगवानके धर्मीसे रहित, पापों में अत्यन्त आसक्त तथा अत्यन्त दीन ऐसे मेरे लिये श्रीकृष्ण ही रत्तक हैं।। १।।

सर्वसामर्थ्यसहितः सर्वत्रेवाविलार्थकृत्। श्रग्रस्थसमुद्धारं कृष्णां विज्ञापयाम्यहम् ॥१०॥

पदच्छेदः—सर्वसामर्थ्यसहितः,सर्वत्र,एव,अखिलार्थकृत। शरगस्थसमुद्धारम्, कृष्णम्, विज्ञापयामि, अहस्, !।१०% सर्वसामर्थ्यसहित —सब प्र-

कारके सामर्थ्यसे युक्त सर्वत्र, एव-सब स्थानोंमें ही अखिलार्थकृत्—सम्पूर्ण अथों

को सिद्ध करनेवाले तथा

स्थिति करनेवाले जीवकी अच्छी तरह से उदार करनेवाले

कुष्णम् —श्रीकृष्णको अहम् —मैं ( श्रीवल्लमाचार्यजी ) शरणस्थसमुद्धारम् — शरणमं विज्ञापयामि-निवेदन करता हूँ।

भावार्थ – हे ऋष्ण ! स्त्राप सम्पूर्ण शक्तियों से युक्त हैं, स्त्रीर सब अवस्थाओं में भक्तोंके सारे मनोर्थ पूर्ण करनेवाले। इ अितये रारएमें आये हुये भक्तका उद्घर करनेवाले प्रभी ! आपकी प्रार्थना करता हूँ ॥ १०॥

कृष्णाश्रयमिद्स्तोत्रं यः पठेत् कृष्णमित्रधो । तस्याश्रयो भवेत् कृष्ण इति श्रीवसभो ऽत्रवीत् ११

पदच्छेद: कृष्णाश्रयम्, इदम्, स्तोत्रम, यः, पठेत्, कृष्ण्यासंविधौ । तस्य, आश्रयः, भवेत्, कृष्णः, इति, श्रीवल्लमः, अझबीत् ॥११॥

इद्म --यह कृ प्रााश्रयम -- कृष्णाश्रयनामक स्तोत्रम — स्तुति ग्रन्थ य - जो कोई कृष्णसिघौ—श्रीकृष्णके मीपमें

पठेत्-पाष्ट करें। तस्य, कुष्णे-उसका श्रीकृष्णमें आश्रय — अश्रय भवेत्, इति हो इस प्रकार श्रीवल्लम:--श्रीवल्लभाचार्यजी अज्ञबीत्—आज्ञा करते हैं

भावार्थः—जो भगवान् श्रीकृष्णके समीप इस कृष्णाश्रय स्तोत्रका पाठ करता है उस मनुष्यके श्रीकृष्ण स्वयं आश्रय हो जाते हैं। यह श्रीवल्लभाचार्यजी महाप्रभुने आज्ञा की है। भगवानके आश्रय हो जानेमें श्रीवल्लभाचार्यजीके वचनोंकी वस्तुशक्ति ही कारण है; क्योंकि श्रीआचार्यचरणोंके वचनोंसे श्रेरित होकर ही भगवान् किसी साधनकी अपेचा न स्वकर भक्तके आश्रयक्तप होते हैं॥ ११॥

इति श्रीमद्वल्लभाचार्यविरचितं श्रीकृष्णाश्रयस्तीत्रं ः सम्पूर्णम् ॥ ६ ॥

### १०-चतुःश्लोकी

सर्वदा सर्वभावेन भजनीयो ब्रजाधिपः। स्वस्यायमेव धर्मो हि नान्यःक्वापि कदाचन ॥१॥

पदच्छेदः सर्वदाः सर्वभावेनः भजनीयः व्रजाधिपः। स्वस्यः अयम् एव, धर्मः, हिन्न, अन्यः, क्व, अपि, कदाचनः॥१॥

सर्वदा—सदैव

सर्वभावेन सर्व भाव द्वारा

व्**जाधिप:**—व्रजके अधिपति

भजनीयः--भजन करने योग्य हैं स्वस्यः अयम्--अवना यही

भावार्थः - सदैव सर्वभावसे श्रीव्रजाधिप श्रीकृष्ण भजने योग्य हैं। अपना (जीवात्माका) यही धर्म है। किसी देशमें

एव, हि—निस्चय ही धर्म:—धर्म है

क्वापि-कहीं पर भी

कदाचन—कमी मी

अन्यः - दूसरा धर्म नहीं है।

त्रौर किसी कालमें श्रीकृष्णकी भक्तिके त्रतिरिक्त द्सरा कोई धर्म नहीं है॥ १॥

एवं सदा स्म कर्तव्यं स्वयमेव करिष्यति । प्रभुः सर्वसमर्थो हि ततो निश्चिन्ततां वजेत् ॥२॥

पदच्छेदः ... एवम् , सदाः सम कर्तव्यम्, स्वयम, एवः, करिष्यति । प्रभुः, सर्वसमर्थः, हिं ततः, निश्चिन्तताम् वृजेत् ॥२॥

कत्त व्यम् - करना चाहिये और स्वयमेव—भगवान् आप ही ततः—इसिंछये भक्तके कार्यको करिष्यति—करेंगे। हि, प्रभु:--निश्चय प्रभु

एवम् सदा = इस प्रकार सदैव सर्वसमर्थः - सब कुछ करने हो समर्थ इ निश्चिन्तताम्-निश्चन्त भावको व्रजेत् -- प्राप्त हो।

भावार्थः - इस प्रकार सदैव सेवारूप स्वधर्मका पालन करना चाहिये श्रौर प्रभु स्वयं श्रपना कर्तव्य पूर्ण करेंगे। श्रीप्रभु सब कुछ करनेको समर्थ हैं यह समक्तकर भक्त निश्चिन्त रहें, मूलमें 'स्म' शब्द सिद्धार्थक है।। २।।

यदि श्रीगोकुलाधीशो धृतः सर्वात्मना हृदि। ततः किमपरं ब्रह्हि लोकिकैवै दिकैरपि ॥३॥

पद्च्छेदः यदि श्रीगोक्कलाधीशः धृतः, सर्वात्मनाः हृदि। ततः, किम् अपरम्, ब्र हि, लौकिकैः, वैदिकैः, अपि॥३॥

यदि —यदि
श्रीगोकुलाधीश:—श्रीगोकुलके
अधीश्वर श्रोकुणको
सर्वारमना —सब प्रकारसे
हिदि — हृदयमें
धतः — धारण किया

ततः—पश्चात्
लौकिकैः—लौकिक कर्मो से और
वैदिकैः—वैदिक कर्मो से
किम्—क्या प्रयोजन है, हे
मन वह
त्र हि—कहे

भावार्थः — यदि श्रीगोकुलके अधिपति श्रीकृष्णको सम्पूर्ण रूपमें सब प्रकारसे अपने हृदयमें धारण कर लिया है तो फिर लौकिक और वैदिक फलोंसे क्या प्रयोजन है ? हे मन ! वह तुम मुमें कहो ॥ ३॥

अतः सर्वात्मना शश्वद् गोकुलेश्वरपादयोः। स्मरगं भजनं चापिन त्याज्यमिति मे मतिः॥४॥

. पदच्छेदः—अतः सर्वात्मना शश्वत् गोकुलेश्वरपादयोः। स्मरणम् भजनम्, च, अपि, न, त्याज्यम् इति, मे, मतिः॥४॥

अतः—अतएव
सर्वात्मना—सम प्रकार से
शश्वत् – निरन्तर
गोकुलेश्वरपादयोः-श्री गोकुछेशके चरण कमलका
स्मरणम्, च—स्मरण और
भावार्थः—श्चतएव सब

भजनम्, अपि—सेवा भी
त्याज्यम्—त्याग करने योग्य
न, इति—नहीं है इस प्रकार
मे, मित:—मेरी 'श्रीमद्रक्लभाचार्यकी ) सम्मित है।
प्रकारसे सदैव श्रीगोकुलेशके

चरणकमलका स्मरण श्रौर भजन त्याग करने योग्य नहीं है इस प्रकारकी मेरी सम्मति है॥ ४॥

इति श्रीमद्वल्लभाचार्यविरचिता चतुःश्लोकी सम्पूर्णा ॥१०॥

### ११—भक्तिवर्धिनी

यथा भक्तिः प्रवृद्धा स्यात् तथोपायो निरूप्यते । बीजभावे दृढे तु स्यात् त्यागाच्छुवगाकीर्तनात् ॥१॥

पदन्छेदः यथा भक्तिः प्रवृद्धाः स्यात् तथा उपायः, निरूप्यते । बीजभावे दृद्दे तु स्यात् त्यागात् श्रवण-कीर्तनात् ॥१॥

यथा, भक्तिः— जिस प्रकार भक्ति
प्रवृद्धाः स्यात्—वृद्धिको प्राप्त हो
तथा—उस प्रकार
उपायः—उपाय
निरूप्यते—निरूपण करते हैं

बीजभावे—बीज भावके
हरं, तुं, स्यात्—हरू होने पर .
ता वह होती है एवं
त्यागात —सम्मे तथा

त्यागात्—त्यागसे तथा श्रवणकीर्तनात्—श्रवणकीर्तनसे भी होतो है

भावार्थः — जिस प्रकार भक्तिकी वृद्धि हो उस प्रकारका उपाय निरूपण किया जाता है, बीजभावके दृढ़ होने पर ही भक्तिकी वृद्धि होनी है, साथ ही त्यागपूर्वक श्रीभगवानकी कथाओं के श्रवण तथा कीतनसे भक्तिकी वृद्धि होती है। १।।

बीजदार्ढ्य प्रकारस्तु गृहे स्थित्वा स्वधर्मतः। अवगादिभिः र

पदच्छेदः—बीजदाढर्च प्रकारः, तु, गृहे, स्थित्वा, स्वधर्मतः अव्याद्यतः, भजेत्. कृष्णम्, पूज्या, श्रवणादिभिः ॥ २ ॥

चीजदादय प्रकारः, तु—बीज भावकी हड्ताका प्रकार तो यह है कि

गृहे, स्थित्वा—घरमं रहकर स्वधर्मतः—स्वधर्मसे अव्यावृतः-व्यावृत्तिरहित होकर पूजयाः श्रवणादिभिः—

स्वरूप सेवा तथा श्रव-णादि द्वारा

कृष्णां भजेत्-श्रीकृष्णको भजे

भावार्थ:—चीजकी दृढताका प्रकार इस रीतिसे है, स्वधर्म पालन पूर्वक घरमें रहकर सब व्यवसाय मात्रका त्याग कर भगवत् सेवा श्रवणादि द्वारा श्रीकृष्णका भजन करे॥ २॥

व्यावृत्तोषि हरी चितं श्रवणादी यतेत् सदा। ततः प्रेम तथासक्तिव्यंसनं च यदा भवेत् ॥३॥

पदच्छेदः - व्याष्टतः, अपि, हरी, चित्तम् श्रवणादी, यतेत्, सदा । ततः, प्रेम, तथा, आसितः, व्यसनम्, च, यदा, भवेत् ॥३॥

व्याष्ट्रतः, अपि—व्यावृत्ति करनेमं भी हरौ – श्रीहरिमें चिरां—चित्त रखें और सदा —सदैव यतेत्—यत्नशील रहें
ततः, प्रेम—उसमे प्रेम
तथा—उसी प्रकार
आसक्तिः—आसक्ति
च, यदा—और जब
व्यसनं,भवेत्—व्यसनहोता है

भावार्थः —यदि गृहस्थाश्रमके श्रङ्गमें व्यवसाय करना पड़ेतो उसे करते हुए भगवानमें चित्त रखें तथा सदैव श्रवणादि भक्तिमें प्रयत्नशील बना रहे। जिससे प्रभुमें प्रेम, श्रासक्ति श्रीर व्यसन होगे॥ ३॥

बीजं तदुच्यते शास्त्रे दृढं यन्नापि नश्यति । स्नेहादु रागविनाशः स्यादासकत्या स्यादु गृहारुचिः ४

पदच्छेदः—बीजम्, तत्, उच्यते, शास्त्रे, दृहम् यत्, न, अपि, नश्यति । स्नेहात्, रागविनाशः, स्यात्, आसक्त्या, स्यात्, गृहारुचिः ॥४॥

शास्त्रे, तत्—शास्त्रमें वह
हद्रम्, बीजम्—हद् बीज
उच्यते कहा है
यच्च, अपि—जो भी
न, नश्यति—नहीं नष्ट होता

स्नेहात्—स्नेहसे
रागः, विनाशः-रागका विनाश
आसक्त्या —आसक्तिसे
गृहारुचिः—घरमेंसे अरुचि
स्यात् —होती है

भावार्थ:—शास्त्रमें उस बीजको दृढ़ कहते हैं जो किसी कारणसे नष्ट नहीं होता है। प्रभुमें स्नेह करनेसे सांसारिक रागोंको निवृत्ति होती है तथा प्रभुमें आसक्ति होने पर घरसे अरुचि हो जाती है।। ४।।

ग्रहस्थानां बाधकत्वमानात्मत्वं च भासते । यदा स्याद् व्यसनं कृष्णे कृतार्थः स्यात् तदेव हि ५ पदच्छेदः गृहस्थानाम् बाधकत्वम् अनात्मत्वम् , च भासते । यदा, स्यात् व्यसनम् कृष्णे, कृतार्थः, स्यात् विद्याः, एव, हि ॥५॥

गृहस्थानां -- घरमें रहने वालोंमें बाधकत्वम् , च — बाधकता और अनात्मत्वम् — अनात्मता भासते — प्रतीत होती है यदा — जब कृष्णे — श्रीकृष्णमें

व्यसनम्—व्यसन
स्यात्—होता है तब
हि—निश्चय
तदा, एव—उसी समय बीवः
कृतार्थः कृतार्थः
स्यात्—होता है

भावार्थः—इस अवस्थामें घरमें रहनेवालोंकी बाधकता तथा अनात्मता विदित होती है, जिस समय श्रीकृष्णमें व्यसन हो जाता है, उसी समय वह जीव कृतार्थ हो जाता है ॥ ४॥ ताहशस्थापि सततं गृहस्थानं विनाशकम् । त्यागं कृत्वा यतेद्यस्तु तद्रथिंथैंकमानसः ॥ ६॥ लभते सुदृहां भक्ति सर्वतोप्यधिकां पराम् ।

पदच्छेदः-तादृशस्य, अपि, सततम् गृहस्थानम्, विना-शकम् । त्यागम् कृत्वा, यतेत् यः, तु, तद्र्थार्थेकमानसः ॥ लभते, सुदृहाम्, भक्तिम् सर्वतः अपि अधिकाम् पराम्, ६ के तादृशस्य अपि—ऐसे भक्तको भी सततम्—सदैव

गृहस्थानम् — घरमें रहना विनाशकम्-भक्तिका विनाशक है या, तु—जो कोई भक्त
तद्रथार्थेंकमानसः—केवल श्रीभगवानकी प्राप्तिके निमित्त
जिनका मन लगा हुआ है

त्यागम् कृत्वा—त्याग् करके

यतेत्—भगवानकी प्राप्तिके

छिये प्रयत्न करता है

सर्वतः, अपि—सबसे

अधिकाम्—अधिक

**. दृढ़ाम्**—अत्यंत हृढ़ **पराम्**—परम भक्तिम्—भक्तिको लभते —प्राप्त करता है

भावथः - ऐसे व्यसनावस्थावाले भक्तको घरमें सदैव रहना बाधक है। अतएव जो भक्त घरको त्यागकर केवल भगवत् प्राप्ति निमित्त एकाप्रचित्त हांकर प्रयक्षशील रहता है वह भक्त सबसे अधिक और दृढ़ भक्तिको प्राप्त होता है॥ ६ ॥

त्यागे बाधकसूयस्त्वं दुःसंसर्गात् तथाञ्चतः ॥७॥ अतः स्थेयं हरिस्थाने तदीयैः सह तत्परैः। अदूरे विप्रकर्षे वा यथा चित्तां न दुष्यति ॥८॥

पदच्छेदः—त्यागे, बाधकभूयस्त्वम् दुःसंसर्गात्, तथा, अञ्चतः । अतः स्थेयम् हरिस्थाने, तदीयैः सह तत्परैः । अदूरे, विप्रकर्षे, वा, यथा, चित्तम् न, दुष्यति ॥८॥

त्यागे—त्यागमें दुःसंसर्गात्—दुःसंगसे तथा—उसी प्रकार अन्नतः—अन्नदोषसे

वाधकभूयस्त्वम् अधिक वाधकता होती है अतः—अतएव तदीयैः, सह भगवदीयोंके संगमें हरिस्थाने — भगवद् स्थलोंमें तत्परें: — भगवत्पर यण होकर यथा — जिस प्रकार चित्तम् — चित्त

न, दुष्यति — दूषित न हो उस प्रकार अदूरे — समीप में वा, विप्रकर्षे — अथवा दूरमें स्थेयम् — रहना

भावार्थः — अब घरके त्याग करने पर भी अनेक प्रकारकी बाधकता है; क्योंकि अन्यत्र भी दुःसंग और अन्नदोष भक्ति में प्रतिबन्धक होते हैं। अतएव भगवदीयजनोंके साथ भगवत् परायण होकर श्रीभगवत् स्थानमें निवास करना चाहिये। भगवन्मन्दिरके तथा भगवदियोंके समीपमें अथवा दूरमें इस प्रकार रहना जिस प्रकार चित्त दूषित न हो॥ ८॥

सेवायां वा कथायां वा यस्यासिकहिं ढा भवेत्। यावज्ञीवं तस्य नाशों न क्वापीति मतिर्मम ॥६॥

पदच्छेदः—सेवायाम्, वार कथायाम्, वा, यस्य, अस्तक्तिः दृढा, भवेत् । यावज्जीवम्, तस्य, नाशः, न, क्व, अपि, इति मतिः मम । ६॥

यावज्जीवम् जीवन पर्यन्त
सेवायाम्, वा सेवामें अथवा
कथायाम् कथामें
यस्य जिसकी
दहासकि: - दृढ आसिक
मेवेत् होती है

तस्य—उस भक्तका

क्व, अपि—कहीं पर भी

नाशः, न—नाश नहीं होता है

इति—इस प्रकार

मम, मितः--मेरी सम्मित है

भावार्थः —भगवत् सेवामें अथवा भगवत् कथामें जिनकी जीवन पर्यस्त दृढ़ासिक रहती है उनका कहीं पर भी नाश नहीं होता इस प्रकार मेरी सम्मति है॥ ६॥

#### वाधसम्भावनायां तु नैकान्ते वास इष्यते। हरिस्तु सर्वतो रत्तां करिष्यति न संश्यः ॥१०॥

पदच्छेदः-बाधसम्भावनायाम् तु. न, एकान्ते, वासः इष्यते । हरिः, तु, सर्वतः रचाम्, करिष्यति, न, संशयः ॥१०॥

वाधसम्भावनायाम् मक्तिमं हिरि, तुः भगवान् तो अइचन होने की संभावना सर्वतः—सब ओर से होने पर

तु, वासः—तो एकान्तमें निवास करिष्यति करेंगे

रचाम् - रक्षा

न, इष्यते - इन्छित नहीं है न, संशयः - इसमें सन्देह नहीं

भावार्थः - प्रभुकी भक्ति करनेमें यदि किसी प्रकारकी बाधा होनेकी सम्भावना ही तो भक्तिके लिये एकान्त वास श्रेष्ट नहीं है, हरि तो भक्तिकी सब प्रकारसे रचा करेंगे। इसमें कुछ संशय नहीं है ॥ १०॥

इत्येवं भगवच्छास्त्रं गूढतत्त्वं निरूपितम्। य एतत् समधीयीत तस्यापि स्याद् हढा रतिः ११

पदच्छेदः इति, एवम्, भगवच्छास्त्रम्, गूढतत्वम्, निरूपितम् । यः एतत्, समधीयीत, तस्य, अपि, स्यात्, हहा, रतिः।

इति, एवम्—इस प्रकार
गूढतत्वम् — जिसका गुप्त रहस्य है
भगवच्छास्त्रम् — भगवद् शास्त्र
मया — मैंने (श्रीवल्लभा वार्यजीने)
निरूपितम् निरूपण किया
यः — जो कोई जिज्ञासु

एतत् — इस प्रन्थको
समधीयीत — अच्छी तरह पहे
तस्य, अपि — उसकी भी
भगवानमें
हहा, रतिः हह प्रीति
स्यात् — होती है

भावार्थः — इस प्रकार जिसका रहस्य गुप्त है ऐसा भगवत् शास्त्र मैंने निरूपण किया। जो भक्त इसका अच्छी तरहसे अध्ययन करेंगे। उनकी भी प्रभुमें दृढ भक्ति होगी॥ ११॥ इति श्रीमद्वल्लभाचार्यविरचिता भक्तिवर्धिनी सम्पूर्णा॥११॥

## १२—जलमेदः

नमस्कृत्य हरि वच्ये तद्युणानां विभेदकान्। भावान् विंशतिधा भिन्नान् सवसन्देहवारकान्॥१॥

पदच्छेदः नमस्कृत्य, हरिम्, वश्ये, तद्गुणानाम्, विभेदकान् । भावान्, विंशतिधा, भित्रान्, सर्वसन्देहवार-कान् ॥१॥

हरिम् श्रीकृष्णको
नमस्कृत्य—नमन करके
तद्गुणानाम् वक्ताओंके गुणोंके
विभेदकान् —भेद बतानेवाले
सर्वसन्देहवारकान् —समस्त

सन्देहोंको दूर करनेवाले
विशतिधा—बीस प्रकार के
भिन्नान्, भावान्—भेदवाले
भावोंको
वक्ष्ये—कहता हूँ

भावार्थः — श्रीहरिको नमन करके वक्तात्रोंके गुणका भेद बतानेवाले समस्त सन्देहोंको दूर करनेवाले बीस प्रकारके भावोंको कहता हूँ ॥ १॥

गुणभेदास्तु तावन्तो यावन्तो हि जले मताः। गायकाः कूपसङ्काशा गन्धर्वो इति विश्रुताः॥२॥

पदच्छेदः –गुणभेदाः, तु, तावन्तः, यावन्तः, हि, जले, मताः । गायकाः, कूपसङ्काशाः, गन्धर्वाः, इति, विश्रुताः ॥२॥

-यावन्तः—जितने

जले — जलके गुणों में भेद हैं

तावन्तः — उतने

गुणभेदाः—वक्ताके गुणभेद हैं

गायकाः—गाने वाले

गन्धर्वाः—गन्धर्वः न मसे

इति, विश्रुताः—प्रसिद्ध है वे

क्र्पसङ्काशाः — क्रपके जलके

समान होते हैं।

भावार्थः – जितने प्रकारके जलके गुर्णोमें भेद हैं उतने वक्तात्रोंमें भी भेद है गानेवाले गन्धर्व नामसे प्रसिद्ध हैं । वे कूप जलके समान होते हैं ॥ २ ॥

कूपभेदास्तु यावन्तस्तावन्तस्तेऽपि सम्मताः। कुल्याः पौराणिकाः प्रोक्ताः पारम्पर्ययुता भवि ॥३॥

पदच्छेदः कूपभेदाः, तु, यावन्तः, ते, अपि, सम्म-ताः । कुल्याः, पौराणिकाः य्रोक्ताः, पारम्पर्ययुताः, भ्रवि ॥३॥

यावन्तः—जितने कूपभेदाः — कूर मेद हैं तावन्तः—उतने ते, अपि—वे (वक्ता) भी सम्मताः—माने गये हैं भुवि—भूमण्डल में पारम्पर्ययुता:—परम्परावाले पौराणिका:—पौराणिक

**कुल्य':** — नहर के जल के सहश होते हैं।

भावार्थः—जितने कूपके भेद हैं उतने वक्तात्रोंके भी माने गये हैं इस भूमण्डलमें परमण्यावाले पौराणिक नहरके जलके सदृश हैं। । है।।

च्चेत्रप्रविष्टास्ते चापि संसारोत्पत्तिहेतवः।

वेश्यादिसहिता मत्ता गायका गर्तसंज्ञिताः ॥ ४॥

पदन्छंदः चेत्रप्रविष्टाः, ते, च, अपि, संसारोत्पत्ति-हेतवः । वेश्यादिसहिता , मत्ताः, गायकाः, गर्तसंज्ञिताः॥४॥

वेश्यादिसहिताः —वेश्य दि के सम ग्हनेवाले

मत्ताः—उन्मच गायकाः—गान करनेवाले गर्तसंज्ञिताः—गड्ढेके पानीके समान हैं। चेत्रप्रविष्ठाः—क्षेत्रमें प्रविष्ठ हुए जलके समान

ते, अपि —वे भी

संसारोत्पत्तिहेतवः – संसारकी उत्पत्तिके हेतु हैं।

भावार्थः—जो वक्ता अपने कुदुम्बके भरण पोषणके निमित्त कथादि कहते हैं वे खेतमें प्रविष्ट जलके सेमान हैं। श्रीर जो गायक वेश्यादिके सङ्ग रहकर उन्मत्त होकर गान करते हैं, वे गड़ के जलके समान हैं॥ ४॥

जलार्थमेव गर्तास्तु नीचा गानोपजीविनः। हृदास्तु परिडताः प्रोक्ता भगवच्छास्त्रतत्पराः॥५॥ पदच्छेदः—जलार्थम्, एव, पर्ताः, तु, नीचाः, मानोपजीविनः । हृदाः, तु, पिएडताः, प्रोक्ता, भगवच्छा-स्त्रतत्पराः ॥५॥

गानोपजीविनः—गानके द्वारा भगवन्छास्त्रतत्पराः— भगवत उपजीविका करनेवाले नीचाः—नीच (वक्ता) जलार्थम् — गन्दाजल भरनेके लिये बने हुए

एव, गर्ताः—ही खड्डे है

शास्त्रमें ततार परिडताः, तु - पण्डित तो

प्रोक्ताः-कहे गये हैं।

भावार्थ:—जो गायक अपनी आजीविकाके निमित्त गान करते हैं वे गड्डे के गन्दे जलके समान हैं, भगवत् शास्त्रमें तत्पर विद्वज्जन तो निर्मन सरोवरके सदृश कहे गये हैं।। ५ ॥ सन्देहवारकास्तत्र सूदा गम्भीरमानसाः।

सरःकमलसम्पूर्णाः प्रेमयुक्तास्तथा बुधाः ॥६॥

पदन्छेद: सन्देहवारकाः, तत्र, सदाः, गम्भीर-मानसाः । सरः कमलसम्पूर्णा, प्रेमयुक्ताः, तथा, बुधाः।६। तत्र—उनमें गम्भीरमानसाः-गम्भीर वाले सन्देहवारकाः—सन्देह करनेवाला

तथा, प्रेमयुक्ताः—ऐसे प्रेमी बुधाः—पण्डित दूर सर:—सरोवरकं समान हैं।

भावार्थः - जो वक्ता गम्भीर मन वाले हैं तथा अपने श्रोतात्रोंके सब प्रकारके सन्देहोंको निवारण करने वाले हैं।

ऐसे प्रमयुक्त पण्डितजन कमलोंसे सुशोभित सरोवरके समान हैं ॥ ६ ॥

<mark>अल्पश्रुताः प्रेमयुक्ता वेशन्ताः परिकीर्तिताः।</mark> कर्मशुद्धाः पल्वलानि तथाल्पश्रुतभक्तयः ॥७॥

पदच्छेदः—अल्पश्रुताः, प्रेमयुक्ताः, वेशन्ताः, परिकी-र्<mark>तिताः । कर्मशुद्धाः, पल्वलानि, तथा<sup>,</sup> अल्पश्रुतभक्तयः ॥७॥</mark>

प्रेमयुक्ताः—प्रेमी, किन्तु

परिकीर्तिता:-कहे गये हैं।

कमेशुद्धाः-कर्मसे शुद्ध अल्पश्रुताः—अल्पशास्त्र के जाता तथा, अल्पश्रुतमक्तयः—तथा वेशान्ताः—छोटे तालाव के सहरा पल्यलानि -छोटे जङ्गली खड्दे के समान कहे गये हैं।

भावार्थः—भगवत प्रेममे निमग्न, स्वत्प शास्त्रके ज्ञानवाले वक्तात्रोंको छोटे तालावके जलके सदश कहा है। श्रीर जिनके कर्म शुद्ध हैं तथा अल्प ज्ञान और अल्प भक्ति वाले हैं उनकी जङ्गली छोटे गड्डे के जलके समान कहा है।। ७॥

यागध्यानादिसंयुक्ता गुणा वर्ष्याः प्रकीर्तिताः। तपोज्ञानादिभावेन स्वेदजास्तु प्रकीर्तिताः ॥=॥

पदच्छेदः—योगध्यानादिसंयुक्ताः, गुणाः वर्ष्याः, प्रकीर्तिता । तपोज्ञानादिभावेन<sup>,</sup> स्वेद्जाः, तु, प्रकीर्तिताः ॥८॥

योगध्यानादिसंयुक्ताः—योग

एवं ध्यानादि सम्पन्नके गुणाः—भाव

वर्षाः-बरसातके जल समान है

तपोज्ञानादिभावेन-केवल

ज्ञान आदि भावके द्वारा वक्ता जलके समान त, स्वेदजा:—तो पसीनाके प्रकीतिताः—कहे गये हैं

भावार्थ:—योग ध्यानादि सम्पन्न भगवद्गुण गानेमें तत्पर रहने वाले वर्षा ऋतुके जलके समान हैं। और जो तप तथा ज्ञान आदि से रहित हैं वे प्राणी शरीरके पसीनेके तुल्य कह गये हैं॥ = ॥

अलोकिकेन ज्ञानेन ये तु प्रोक्ता हरेर्गुणाः। कदाचित्काः शब्दगम्याः पतच्छव्दाः प्रकीर्तिताः ६

पदच्छेदः अलौकिकेन ज्ञानेन, ये तु, प्रोक्ताः हरेः, गुणाः । कदाचित्काः शब्दगम्याः, पतत् , शब्दाः प्रकीर्तिताः ॥६॥

ये—जो 🏄 अलोकिकेन—अलोकिक वेदके ज्ञानेन—ज्ञानके द्व रा

हरे:, गुणा: -श्रीहरिके: गुण

कदाचित्का: — किसी २ समय शब्द गम्या: — शब्द के द्वारा जानने योग्य पतच्छद्वा: — गिरते हुए पर्वतीय प्रपातके शब्दकी तरह प्रकीर्तिता: — कहे गये हैं

भावार्थ:—जो अलौकिक ज्ञानस किसी किसी समय शब्दके द्वारा जानने योग्य श्रीहरिका गुरागान करते हैं वे पर्वतसे गिरनेवाले प्रताप (निर्फर) के जलके समान कहे गये हैं॥ १॥

देवायुपासनोद्दभूताः पृष्वा भूमेरिवोद्दताः । साधनादिप्रकारेण नवधा भक्तिमार्गतः ॥१०॥

प्रेममूर्त्या स्फुरद्धर्माः स्यन्दमानाः प्रकीर्तिताः । पदच्छेदः - देवायुपासनोद्भूताः, पृष्वा, भूमे, इव,

उद्गताः । साधनादिप्रकारेणः नवधाभक्तिमार्गतः । प्रेम-मूर्त्याः स्फुरद्धर्माः स्यन्दमानाः प्रकीर्तिताः ॥ १० ।।

देवाद्युपासनोद्भूता:-देवादिकी

उपासनासे उत्पन्न होनेवाला भाव

**भूमें**-- पृथ्वी से

उद्गताः—उत्पन्न होनेवाले

पृष्वा'—स्वल्पजलके

इय-सददा होते हैं।

साधनादिप्रकारेण —साधना-

दिकी रीतिसे

नवधा—नव प्रकारके हैं
भक्तिमार्गतः—भक्तिमार्गसे
प्रममूर्त्या—प्रभ से परिपूर्ण

स्फुरद्धर्माः—भगवानका स्मरण रूप धर्म जिनका प्रकट होता है

**स्यन्दमानाः**—झरने के तुल्य

प्रकीर्तिताः—कहे गये हैं

भावार्थ:—देवतात्रोंकी उपासना करनेवाले वक्तागण पृथ्वी से उत्पन्न होनेवाले स्वल्प जलके समान कहे गये हैं । प्रेमपूर्वक नवधा भक्ति मार्गके द्वारा भगवानका स्मरण रूप धर्म जिनका परम साधन है। ऐसे वक्तात्रोंको पर्वतसे निकले हुए निर्मर्खे परम पवित्र निर्मल जलके समान कहा है।। १० ई।।

यादशास्तादशाः प्रोक्ता वृद्धिच्यविवर्जिताः ॥११॥

स्थावरास्ते समाख्याता मर्यादेकप्रतिष्ठिताः।

पद्च्छेदः —यादशाः, तादशाः, प्रोक्ताः वृद्धत्रयविव-र्जिताः, । स्थावराः, ते, समाख्याताः, मर्यद्वैकप्रतिष्ठिताः ११३ यादृशाः—जैसे प्रथम कहे हैं तादृशाः—वैसे ही साधननिष्ट षृद्धिच्चयविवर्जिताः—वृद्धिक्षय से रहित

प्रोक्ता:- कहे गये हैं।

मर्यादेकप्रतष्ठिता:—केवल मर्याद भावमें प्रतिष्ठित

ते, स्थायरा:—वे स्थावर जला-शयके सहरा

समाख्याताः - कहे हुए है

भावं र्थः — जिस प्रकार पहिले कहे गये हैं उसी प्रकार नवधा भक्तिके श्रनुसार साधनयुक्त वृद्धि श्रौर चयसे रहिल श्रभात् सांसारिक सुख, दु:ख होन श्रौर मर्यादा सागमें परिनिष्ठित वक्ता महाशयों को स्थावर जनाशयके सदश कहा है ॥११॥।

श्रनेकजन्मसंसिद्धा जनमप्रभृति सर्वदा ॥१२॥ सङ्गादिगुगादोषाभ्यां वृद्धिचययुता भुवि । निरन्तरोद्गमयुता नग्यस्ते परिकीर्तिताः ॥१३॥

पदच्छेदः अनेकजन्मसंसिद्धाः, जन्मप्रभृति, सर्वद्। । संगादिगुणादोषाभ्याम्, वृद्धिच्चययुताः, भ्रुवि । निरन्तरो-द्गमयुताः, नद्यः, ते, परिकीर्तिताः ॥ १३ ॥

अनेकजन्मसंसिद्धाः—अनेक जन्मोंके द्वारा संसिद्धः अतएव जन्मप्रभति—जन्मसे लेकर

जन्मप्रभृति—जन्मसे लेकर सर्वदा—सदैव भ्रुवि—पृथ्वीमें

संगादिगुणदोषाभ्याम्— संगादिके गुण और दावींसे ृष्टिद्वययुताः — इद्धि और क्षयको प्राप्त होते हुए

ते निरन्तरोद्गमयुताः — व

निरन्तर जन्म छेनेवाछे

नद्य:-नदीके सहश

परिकीर्तिता: -- कहे गये हैं।

भावार्थ--जो अनेक जन्मों से सिद्धिके लिये प्रयत्नशील हैं परन्तु जन्मान्तरों में दुःसंग और सुसंगके गुणदोषों से ईश्वरमें अनका प्रेम कभी कम और कभी अधिक हो जाता है वे निरन्तर प्रवाहवानी नदीके जलके समान हैं। ।। १३।।

एतादृशाः स्वतन्त्राश्चेत् सिन्धवः परिकीर्तिताः। पूर्णा भगवदीया ये शेषव्यासाग्निमास्ताः॥१४॥

पदच्छेदः-एतादृशाः, स्वतन्त्राः चेत्, सिन्धवः, परि-कीर्तिताः।पूर्णाः, भगवदीयाः, ये, श्रेषव्यासान्निमारुतः।१८।

एताह्याः — उपरोक्त १७ वें वक्ताओं के सहश

स्वतन्त्राः—स्वतन्त्र

चेत् —होय अर्थात् मनकी सर्व उपाधि मुक्त हो हो

सिन्धवः—सिन्धुमें मिलनेवाली नदीके समान परिकीर्तिताः— कहे गये हैं ये, पूर्णाः—जो पूर्ण भगवदीयाः—भगवदीय शेषव्यासािनमारुता —शेष, व्यास अग्नि (श्रीमहात्रसुजी)

हनुमानजी

भावार्थः — उपरोक्त १७वं वक्तात्रोंके सहश स्वतन्त्र हो तो श्रर्थात् मनकी सब उपाधिसे. मुक्त हों तो वे सागरमें मिलने वाली बड़ी नदीके तुल्य हैं। जैसे कि पूर्ण भगवदीय शेष, व्यास, श्रिप्त, श्रीवल्लभाचार्यजी, हनुमान इत्यादि हैं।। १४।। जड़नारदमेत्राधारते समुद्राः प्रकीतिताः। लोकवेदग्रेणेर्मिश्रभावेनेके हरेग्राणान ।। १५।।

लोकवेदगुर्णैर्मिश्रभावेनैके हरेर्गुणान् ॥१५॥ वर्णयन्ति समुद्रास्ते चारायाः षट् प्रकीर्तिताः। पदच्छेदः—जड़नारदभैत्राद्याः, ते<sup>,</sup> समुद्राः, प्रकीर्तिताः । स्रोकदेदगुणैः, मिश्रभावेन<sup>,</sup> एके, हरे<sup>,,</sup> गुणान् । वर्णयन्ति, समुद्राः, ते<sup>,</sup> चाराद्याः, षट्- प्रकीर्तिताः ॥ १५½॥

जड़नारदमेत्राद्याः — जड़ भरत, नारट, मैत्रेय आदि भगवदीय ते, समुद्राः — वे समुद्रके समान प्रकीर्तिताः — कहेगये हैं और कोई जोकवेदगुणे — लोकिक और वैदिक गुणोंसे मिश्रभावेन—मिश्र भावके द्वार हरे:, गुणान्—हरिके गुणोंको वर्णयन्ति—वर्णन करते हैं ते, चाराद्याः—वे क्षार आदि पट् समुद्रांके तुल्य प्रकीर्तिताः कहे गथे हैं

भावार्थः—इसी प्रकार जड़भरत, नारद, मैत्रेय आदि महानुभावोंको समुद्रके जलके समान कहा है। श्रीर जो बक्ता
लोकिक श्रीर वैदिक गुणोंसे मिश्रित श्रीहरिके गुणानुवादको
गाते हैं वे चारादि छः समुद्रोंके समान कहे गये हैं।। १४ ।।
गुणातीतत्तया शुद्धान् सिद्धानन्दरूपिणाः ।। १६।।
सर्वानेव गुणान् विष्णोर्वर्णयन्ति विचच्णाः ।
तेऽमृतोदाः समाख्यातास्तद्वाक्पानं सुदुर्लभम् १७

पदः छेद: —गुणातीततया, शुद्धान्, सिच्चिदानन्दरूपिणः, सर्वान्, एवः गुणान्, विष्णोः, वर्णयन्ति, विचच्चणाः । ते, अमृतोदाः, समाख्याताः, तद्वाक्पानम्, सुदुर्लभम् ॥ १७॥ गुणातीततया—भगवानके गुण प्रकृतिके गुणांसे परे होनेके क.रण गुद्धान्—गुद्ध एवं सव्चिदानन्दरूपिणः— सच्चि-दानन्द स्तरूग हैं विचवणाः—बुद्धिमान् भक्तगण विष्णोः—श्रीविष्णुके

सर्वान्, गुणान्-सम्पूर्ण गुणों क

वर्णयन्ति—वर्णन करते हैं
ते, अमृतोदाः—वे अमृत देनेव ले समुद्रके सहश
समाख्याताः —कहे गये हैं
तद्राक्यानाम्—उनके वचनामृतका पान (श्रवण)
सुदुर्लभम्—अत्यन्त दुर्लम

भावार्थः —जो वक्ता गुणातीत, शुद्ध और सचिदानन्द रूप विष्णुभगवानके समस्त गुणोंका हा वर्णन करते हैं, वे अमृत सिन्धुके समान कहे गये हैं उनके वचनामृतका पान परम दुर्लभ है ॥१७॥

ताहशानां क्वचित् वाक्यं दूतानामिव वर्णितम्। अज्ञामिलाकर्णनवद् बिन्दुपानं प्रकोर्तितम् ॥१८॥

पदच्छेदः—तादृशानाम्, क्वचित्, वाक्पम्, दूतानाम्, इव, वर्णितम् । अजामिलाकर्णनवत्, विन्दुपानम्, प्रकी-र्तितम् ॥१८॥

तादशानाम् —ऐसे भगवदीयों हे वाक्यम् – वचनामृत क्वित्—कहीं द्तानाम् इय—विष्णुगर्षदीके समान वर्णि तम्—वर्णित है आजामिलाकर्णनवत् अजामिल के श्राण करमे के सहश बिन्दुपानम् — श्राणामृतके

विन्दुगानके सहस प्रकीर्तितम् – कहा है।

भावार्थः—इस प्रकारके भगवदीयोंके वचनामृतका पान कहीं २ पर भगवत् पावदोंके समान हैं। जिस प्रकार सजा-मिलके संगान उनके बाक्योंको विन्दुपानके समान सुखकर कहा गया है ॥१=॥

राग।ज्ञानादिभावानां सर्वथा नाशनं यदा । तदा लेहनमित्युक्तं स्वानन्दोद्गमकारणम्।।१९॥

पदच्छेदः - रामाज्ञानादिभावानाम् सर्वथा, नाशनन् यदा । तदा लेहनम् इति, उक्तम् स्वानन्दोद्गमकारणम् १६

यदा—जन
रागाज्ञानादिभावानाम्—
राग अज्ञानादि भावींका
सर्वथा—अच्छी रीतिसे
लाशनम्—नाद्य हो
सदा—तव

स्वानन्दोद्गमकारणम् —

अपने आनन्दकी उत्त्रिका कारण रूप कीर्तन

इति—यह लेहनम्—स्वाद प्राप्ति उक्तम्—कहा है।

भावाथः — जब कि सांसारिक राग और अज्ञानादि पू्णरूप-से नष्ट हो जाते हैं। उस समयका भगवद्गुण गान अपने आनन्दकी उत्पत्तिका कारण हो जाता है। तब वह लेहन जलके सहश कहा जाता है। ऐसे वक्ता अपने आप सदैव गुणगानमें तत्पर रहते हैं।। १६॥

#### उद्धृतोदकवत् सर्वे पतितोदकवत् तथा। उक्तातिरिक्तवाक्यानि फलं चापि तथा ततः । २०॥

पदच्छेदः \_ उद्भृतोदकवत्, सर्वे, पतितोदकवत्, तथाः, उक्तातिरिक्तवाक्यानि, फलम्, च, अपि, तथा, ततः ॥२०॥

उक्तातिरिक्तवाक्यानि --कहे हुए वक्ताओंसे भिन्न बचन-

वाले वक्ता

सर्वे-अन्य सब वक्ता उद्धृतोद्कवत् -- जपर निकले

हुए जलके सहश

तथा तथा पतितोदकवत् पृथ्वीमें गिरे जलके सहश 👬

ततः फलम् उनका फल अपि--भी

तथा--वैसा ही होता है

भावार्थ: - उपर जितने प्रकारके वक्तात्रोंके भेद कहे गये हैं इनके अतिरक्त दूसरे प्रकारके जो बक्ता है जिनका उल्लेख इस **ग्रन्थमें नहीं किया गया है वे सब श्रपने उपयोग कर लेनेके** पश्चात् जो निरर्थक जल है उसके समान उन्हें निरर्थक ही जानना । सारांश यह है कि ऐसे निरर्थक वक्ताश्रोंको तथा उनवे श्रोतात्रोंको किसी प्रकारका लाभ नहीं हो सकता ॥ २०॥

## इति जीवेन्द्रियगता नानाभावं गता भुवि । रूपतः फलतश्चे व गुणा विष्णोर्निरूपिताः ॥२१॥

पदच्छेदः इति जीवेन्द्रियगताः, नानाभावम् गताः, भ्रवि । रूपतः, फलतः, च, एव, गुणाः, विष्णोः निरूपिताः २१

इतिः रूपतः --इस प्रकार रूपसे नानाभावम् -- पृथक् २ भावको फलतः, भ्रवि--फल्से पृथ्वीपर गताः--प्राप्त हुए

जीवेन्द्रिगताः — जीव और विम्णोः, गुणाः —विष्णुके गुण इन्द्रियोंमें रहते हुए निरूपिताः - निर्णय किये हैं

भावार्थः—इस प्रकार जीवोंकी इन्द्रियोंमें विद्यमान विष्णु भगवानके गुणोंका श्रनेक जलके भेदोंके दृष्टान्त देकर उनके रूप तथा फल सहीत मैंने (श्रीबल्लभाचार्य ने) निरूपण किया है॥ २१॥

ा इति श्रीमद्वल्लभाचार्यविरचितो जलभेदः सम्पूर्णः ॥१२॥

## १३—पश्चपद्यानि

श्रीकृष्ण्रसविचित्तमानसाऽरतिवर्जिताः । श्रनिवृता लोकवेदे ते मुख्याः श्रवणोत्सुकाः ॥ १॥

पदन्छेदः - श्रीकृष्णस्य विदित्तमानसाः, अरतिवर्जिताः, अनिष्ट्रताः, लोक्स्वेदे ते, मुख्याः, श्रवणोत्सुकाः ॥ १ ॥

श्रीकृष्ण्रसविचिप्तमानसा--

श्रीकृष्णके भजनानन्द रूपी रसमें जिनका मन विश्विप्त है स्रोक्तेंबेदे--होक और वेदमें अनिष्ट्रताः-धानन्द रहित श्रवणोत्सुकाः — भगवत्कथा सुननेमें उत्साह वाले

अरतिवर्जिता:—अरति अप्रेम उससे जो रहित अर्थात् प्रीतियुक्त हैं।

ते, मुख्याः—वे मुख्य उत्तम श्रोता हैं।

भावार्थ:—जिन्होंने प्रेमयुक्त होकर भगवान श्रीकृष्णके भजनानन्दरूपी रसमें अपना मन विचिन्न किया है तथा श्रवणमें प्रीतिबाले हैं तथा लोक और वेदके सुखमें जिन्होंने आनन्द नहीं माना है तथा भगवत्कथा सुननेमें उत्साह वाले हैं वे उत्तम श्रोता है ॥१॥

विक्किन्नमनसो ये तु भगवत्स्मृतिविह्वलाः।

अर्थेकिनिष्ठास्ते चापि मध्यमाः श्रवणोत्सुकाः ॥२॥

पदन्छेदः विक्लिन्नमनसः, ये, तु, भगवत्स्मृति-विह्वलाः। अथैँकिनिष्ठाः, ते, च, अपि, मध्यमाः, श्रवणो-

त्सुकाः ॥२॥

विक्लिन्नमनसः — विशेषकर जिनका मन आद्र<sup>९</sup> है

भगवत्समृतिविह्नलाः — जिम समय भगवत् समृति हो उस समय जिनका मन विह्वल होजाता है ऐसे

श्रवणोत्सुकाः — भगवानके

गुणश्रवणमें उत्साहवाले

च, ये—और जो

अथेंकिनिष्ठाः—अर्थमें मुख्य

निष्ठावाले हैं

ते, अपि—वे भी

मध्यमाः—मध्यम श्रोता हैं

भावार्थः—इस प्रकार विशेष रूपसे भगवत् स्मरण्में जिनका मन आद्रं तथा विह्वल हो जाता है, ऐसे भगवानके गुण्अवण्में उत्साहवाले और जो अथे अर्थात् अर्थादिमें मुख्य निष्ठा ग्खते हैं, वे मध्यम श्रोता कहलाते हैं।।२॥

निःसन्दिग्धं कृष्णतत्त्वं सर्वभावेन ये विदुः । ते त्वावेशात् तु विकला निरोधाद्वा न चान्यथा॥३॥

पदच्छेदः—निःसंदिग्धम्, कृष्णातत्त्वम्, सर्वभावेन, ये, विदुः । ते, तु, आवेशात् , तु, विकलाः, निरोधात्, वा, न, च, अन्यथा ॥ ३ ॥ ये, — जो श्रोता
निःसन्दिग्धम् — सन्देहरहितः
कृष्णतत्त्वम् — श्रीकृष्ण नत्त्वको
सर्वभावेन — सर्वभाव द्वारा
विदुः, ते — जानते हैं वे

आवेश।त्— ( श्रवणके अवसर पर ) आवे वा, निरोधात्,—अथवा निरोधसे विकलाः—विकल हो जाते हैं न, च, अन्यथा—अन्य रीतिसे नहीं।

भावार्थ:—जो भक्तगण सन्देहरहित होकर सर्वभाव द्वारा भगवान् श्रीकृष्णके तत्वको भली भाँति जानते हैं, वे आवेश द्वारा अथवा निरोधसे विकल हो जाते हैं किसी प्रकारकी व्याजरीतिसे नहीं होते, वे पूर्ण भक्त होते हैं।। ३।।

पूर्णभावेन पूर्णार्थाः कदाचित्र तु सर्वदा । अन्यासक्तास्तु ये केचिद्धमाः परिकीर्तिताः ॥४॥

पदच्छेदः पूर्णभावेन पूर्णार्थाः, कदाचित्, न, तु, सर्वदा। अन्यासक्ताः, तु, ये, कैचित्, अधमाः परिकीर्तिता।।४॥

कदाचित् — किसी समय
पूर्णभावेन — पूर्णभावके द्वारा
पूर्णार्थाः — पूर्ण अर्थवाले हैं
त, सर्वदा — किन्तु सदैव

न, ये, केचित्—नहीं जो कोई अन्यासक्ताः—अन्य (लौकिक-वैदिक ) में आसक्तिवाले ते, अधमाः—वे अधम श्रोता परिकीर्तिताः—कहे मये हैं

भावार्थः — कभी पूर्ण रीतिसे सफल मनोस्थ भी हो जाता है। परन्तु वह भाव उनका सदा स्थायी नहीं रहता और लौकिक तथा वैदिक , अन्य कार्योंमें भी कुछ आसक्त रहते हैं वे अधम श्रोता कहें गये हैं॥ ४॥

## अनन्यमनसो मर्त्या उत्तमाः श्रवणादिषु । देशकालद्रव्यकतु मन्त्रकर्मप्रकारतः ॥५॥

पदच्छेदः अनन्यमनसः, मर्त्याः, उत्तमाः, श्रवणा-दिषु । देशकालद्रव्यकर्तमन्त्रकर्म प्रकारतः ॥ ५ ॥

देशकालद्रव्यकर्तमन्त्रकर्मप्र- अनन्यमनसः-अनन्य मनवाले कारतः—देश, काल, द्रव्य, मर्त्याः—मनुष्य कर्ता, मन्त्र और कर्मके अविणादिषु — अवणादिमें उत्तमाः — उत्तम ह प्रकारसे

भावार्थः-देश, काल, द्रव्य, कर्ना, मन्त्र ऋौर कर्मको जानकर उसके अनुसार जो यहादि कार्य्य करते हैं उनकी अपेन्ना श्रमन्य मनसे अवणादि नवधा भक्तियाले श्रोता उत्तम कहे गये हैं ॥ ४॥

> ।। इति श्रीमद्वल्लभाचार्यविर्चितानि पञ्चपद्यानि सम्पूर्णानि ॥१३॥

# १४—संन्यासनिर्णयः

पश्चात्तापनिवृत्त्यथं परित्यागो विचार्यते। स मार्गद्वितये प्रोक्तो भक्तौ ज्ञाने विशेषतः ॥१॥

पदच्छेदः पश्चात्तापनिवृत्यर्थम्, परित्यागः, विचार्यते । सः मार्गिद्वितीये, प्रोक्तः, भक्तौ, ज्ञाने, विशेषतः ॥१॥

पश्चात्तापिनवृत्यर्थम् —पश्चा-च पका निवृत्तिके लियं। परित्यागः —परित्याग अथवा संन्यास विचार्यते –विचार किया जाता है

स:—वह (सन्यास)
विशेषतः—विशेषरूपसे
भक्ती, ज्ञाने—मक्ति और ज्ञानमें
मार्गद्वितीये-इन दोनों मार्गोंमें
प्रोक्तः—कहा है।

भावार्थः पश्चात्तापकी निवृत्तिकं लिये परित्यागके विषयमें विचार करते हैं। सन्यास प्रहण्ये को मार्ग हैं। एक तो भक्तिमार्गीय सन्यास और दूसरा ज्ञानमार्गीय सन्यास बताया है ॥ १॥ कर्ममार्गे न कर्त्व्यः सुतरां कालेकालतः । अत आदौ भक्तिमार्गे कर्त्व्यत्वाद् विचारणा ॥ २॥

पदच्छेदः - कर्ममार्गे, न, कर्तव्यः, सुतराम्, कलिकालतः । अतः आदो, भक्तिमार्गे, कर्तव्यत्वात् विचारणा ॥२॥

सुतराम — विशेषरूपसे
क्रिकालतः — कल्यिमके कारण
कर्ममार्गे — कर्ममार्गमं (संन्यास)
कर्तव्यः, न — करनेयोग्य नहीं हैं
अतः — इसल्ये

आदौ — प्रथम
भक्तिमार्गे — भक्तिमार्गमें
कर्तव्यत्वात् — करने योग्य हानेके
कारण (संन्यास ) का
विचारणा — विचार करते हैं।

भावार्थ—इस समय कराल किलकाल है, इसिलये कर्म-मागंकी प्रणालीके अनुसार त्याग अर्थात संन्यास नहीं करना चाहिये। भक्तिमार्गके अनुसार संन्यास प्रह्मा करना हमारा परम कर्तव्य है, इसिलये प्रथम इस भक्तिमार्गीय सन्यास पर विचार करते हैं॥॥ श्रवणादिप्रसिद्ध्यर्थं कर्तव्यश्चे त् स नेष्यते। सहायसंगसाध्यत्वात् साधनानां च रच्चणात्।।३।। श्रभिमानान्नियोगाच तद्धमेश्चि विरोधतः।

पदच्छेदः - श्रत्रणादिप्रसिद्ध्यर्थम्, वर्तव्यः, चेत्, सः, न, इष्यते । सहायसंग्रह्मध्यत्वात्, साधनानाम्, च, रज्ञ-णात्, अभिमानात्, नियोगात्, चतद्धमैंः, च, विरोधतः ३

अवणादिप्रसिद्धचर्थम् —

श्रवणादिकी विशेष मुविधाके लिये कर्तव्यः — संन्यास करने योग्य है। चेत् — यदि ऐसा कहा जाय तो न, इष्यते — वहभी उचित नहीं है। सहायसंगसाध्वत्वात् — सहा-यता और संगके सिंख होनेसे और साधनानाम् —साधनीकं रच्यात् —रक्षासे अभिमानात् —अभिमान हानेसे नियोगात् —अवणादि निरन्तरमें भेदसे

तद्भाः - उनके धर्मा सं च-और विरोधतः - विरोध होनेसे

भावार्थ: श्वणादि नवधा भक्तिमें प्रवृत्त होनेके लिये ह्याग (सन्यास) करना सर्वथा उचित नहीं है, क्योंकि नवधा भक्तिके साधनोंकी रह्मा करनेके लिये दूसरे मनुष्योंकी सहायता की परमावश्यकता रहती है। श्रीर सन्यास श्राव्यामें श्रीमान श्रीर सन्यासीके धर्म भक्तिमार्गके विरुद्ध होते हैं ॥३॥

गृहादेवीधकत्वेन साधनार्थं तथा यदि ॥४॥ अयोपि तादशैरेव संगो भवति नान्यथा।

# स्वयं च विषयाक्रान्तः पाखगडी स्यात् तु कालतः प्र

पदच्छेदः गृहादेः, बाधकत्वेन, साधनार्थम्, तथा, यदि । अग्रे, अपि, तादृशैः, एवं, संगः, भवति, न, अन्यथा । स्वयम्, च, विषयाकान्तः, पाखएडी, स्यात् ।

यदि—जो
गृहादेः—घर आदिकी
बाधकत्वेन—बाधकता होनेसे
साधनार्थम् —साधन है
अग्रे, अपि—आगे भी
ताहशैं एवं — उनके समान ही
संगः—समागम
भवति—होता है

न, अन्यथा — दूसरे प्रकारसे नहीं होता च, स्वयम् — और अपने अप विषयाक्रान्तः — विषयासक्त पाखण्डी, तु — पाखण्डी, फिर कालतः — काल बलसे स्यात् — होता है।

भावार्थ:—नवधा भक्तिके साधन करनेमें गृहको बाधकता समभकर यदि त्याग (संन्यास ) ग्रहण किया जाय तो त्रागे भी इसी प्रकारके मनुष्योंका समागम होगा । कोई त्राच्छे महात्मा नहीं मिलेंगे, क्योंकि कराल किलकाल है त्रातः यदि इन पाखण्डियोंके साथ रहना पड़े तो स्वयं भी विषयाकान्त हो सकते हैं॥ ४॥

विषयाकान्तदेहानां नावेशः सर्वदा हरेः। अतोऽत्र साधने भक्तीं नेव त्यागः सुखावहः॥६॥ पदच्छेदः—विषयाकान्तदेहानामः, न, आवेशः, सर्वदा, हरे: । अतः, अत्र, साधने<sup>,</sup> भक्तौ<sup>,</sup> न, एव<sup>,</sup> त्यागः<sup>,</sup> सुखावहः ॥६॥

वषयाक्रान्तदेहानाम ्

जिनका देह विषयासक्त है उनको हरे: —श्रीहरिका आवेश: — भावेश सर्वदा, न — सर्वदा नहीं होता अत:, अतं — इसिलये यहाँपर

भक्तौ—भक्तिमर्गमें भी
साधने — साधनावस्थामें
त्यागः—संन्यास
सुखावहःं, न—सुखप्रद नही

एव-ही हैं।

भावार्थः - जिनके हृदयों में विषयवासनायें अपना स्थान बनाये हैं। उनके हृदयमें प्रभुका आवेश कभी नहीं हो सकता। इसित्वें भिक्तमार्गका साधन करनेके लिये तो इस समय त्याग (सन्यास) प्रहण करना सुखप्रद नहीं हो सकता है।। ६॥

विरहानुभवार्थं तु परित्यागः प्रशस्यते । स्वीयबन्धनिवृत्त्यर्थं वेषः सोऽत्र न चान्यथा।। ॴ

पदच्छेदः—विरहानुभवार्थम् तु, परित्यागः, प्रशस्यते। स्वीयबन्धनिष्टत्यर्थम् वेषः, सः अत्रः नः चः अन्यथा ॥७॥

विरहानुभवार्थम् — भगवान्के विरहके निमित्त

तु, परित्यागः—तो संन्यास प्रशस्यते —प्रशंसा योग्य हैं" स्वीयबन्धनिष्टत्यर्थमः अपने

स्त्री पुत्रादिके होनेवाले बन्धनकी निवृचि करने के लिये वेषः संन्यासका त्रिदण्ड, कौपीन धारणादि मेक-

सः, अत्र —वह इस भक्ति मार्गमें

अन्यथा, च, न-अन्य किसी

भावार्थः—विरहका त्र्रानुभव करनेके निये ही परित्याग श्रर्थात संन्यास प्रहण करना उचित कहा है यह भक्तिमार्गीय संन्यासे अपने कुटुम्बके मनुष्योंका मोहरूपी बन्धन तोड़ने श्रर्थात् उनके सम्बन्धसे होनेवाली विविध उपाधियोंसे बचनेके लिये भेष बदल दिया जाता है और कुछ भी कारण नहीं है।।।।। कोएिडन्यो गोपिकाः प्रोक्ता गुरवः साधनं चतत् । भावो भावनया सिद्धः साधनं नान्यदिष्यते ॥ 二।।

पर्च्छेदः—कौएिडन्यः, गोपिकाः, प्रोक्ताः, गुरवः, साधनम् च तत्। भावः, भावनया, सिद्धः, साधनम् न, अन्यत्, इष्यते ॥८॥

कौण्डिन्य कौडिन्य ऋषि और तत् भावनया — उनकी भावना गोपिकाः-गोपीजनको द्वरा गुरव:-( भक्तिमार्ग ) में गुरु सिद्धभाव:-सिद्धभाव है साधनम च, साधन और न, इष्यते -नहीं इष्ट है।

प्रोक्ताः—कहा है अन्यत् साधनम<sub>्</sub>न्दूसरा साधन

भावार्थः इस मार्गमें कौएडन्य ऋषि श्रौर गोपिकाएँ गुरु हैं श्रीर उन्होंने जो साधन हिया वहीं साधन श्रेष्ठ है। भाव भावनाके द्वारा सिद्ध होता है। इसके अतिरिक्त दूसरा कोई साधन परमं तम नहीं हैं।।८।।

विकलत्वं तथा स्वास्थ्यं प्रकृतिः प्राकृतं न हि । ज्ञानं गुणाश्च तस्यैवं वर्तमानस्य बाधकाः ॥६॥ पदच्छेदः विकलत्वम् तथा स्वास्थ्यम् प्रकृतिः प्राकृतम् न हि । ज्ञानम् गुराः च तस्य एव वत-मानस्य, बाधकाः ॥६॥

विकलत्वम — विकलता तथा -और अस्वास्थ्यम — अस्वस्थता प्रकृति —स्वभाव प्राकृतम्, न-प्राकृत नहीं हि. तस्य एव — और उनका ही वतमानस्य - विद्यमानका ज्ञानम् च, गुणाः-ज्ञान और बाधका:-- जाधक होते हैं

भावार्थः इस मार्गमे विकनता अस्त्रस्थता तथा स्वभाव प्राकृत मनुष्योंके तुल्य नहीं रहता है। इस प्रकारकी अवस्थाम रहनवाल भक्तजनोंके लिये ज्ञान और लौकिक गुण बायक होते हैं ॥६॥

सत्यलोके स्थितिर्ज्ञानात् संन्यासेन विशेषितात्। भावना साधनं यत्र फलं चापि तथा भवेत् ॥१०॥

पदच्छेदः सत्यलोके, श्यितिः, ज्ञानात्, संन्यासेन, विशेषितात् । भावनासाधनम् यत्र, फलम्, च, अषि,

तथा, भवेत्, ॥१०॥ संन्यासेन-संन्यासके द्वारा विशेषतात्—विशेष होनेसे ज्ञानात्—ज्ञानसे सत्यलोके—सत्यलोकमें स्थित:- स्थित ( होती है )। तथा, भवेत्-ऐसे ही हो

यत्र, भावना - जहाँ भावना साधनम्—माधन फलम् -फल च, अपि-और भी

भावार्थः—ज्ञान मार्गके अनुसार संन्यासे लेनेसे उसको विशेष करके सत्यलोककी प्राप्ति होती है। परनेतु यहाँ तो भक्ति ही साधन है। तब उसका फल भी साम्रात् प्रभु दर्शन प्राप्ति है॥१०॥

तादृशाः सत्यलोकादौ तिष्ठन्त्येव न संश्यः। बहिश्चेत् प्रकटः स्वात्मा वहिवत् प्रविशेद् यदि ११ तदैव सकलो बन्धो नाशमेति न चान्यथा।

पदच्छेदः तादृशाः, सत्यलोकादौ, तिष्ठन्ति, एव नः संशयः । बहिः चेतः प्रकटः, स्वात्माः विह्नवत्, प्रविशेत्, यदि । तदाः एवः सकलः, बन्धः नाशम् एतिः नः च, अन्यथा ॥११॥

तादशाः—ऐसे प्रवल ज्ञानवाले सत्यलोकादौ — सत्यलोकादिमें तिष्ठन्ति — रहते हैं एव — निश्चय ही न, संशयः — संशय नहीं है वहिः, चेत् — बाहर यदि प्रकटः— प्रकट स्वारमा — अपनी आत्मा वहिनवत् अग्निकं तुल्य
यदिः प्रविशेत् — जो प्रवेश करे
तदाः एवः — तव ही
सकलः — समस्तः
वन्धः — बन्धन
नाशमः एति — नष्ट होजाते है
च — और

भावार्थ:-- ज्ञानमार्गके अनुसार संन्यास लेनेवाले तो निःसन्देह सत्यलोक आदिमें ही पहुँचते हैं। परन्तु भक्तमार्ग में तो अपना ही आतमा बाहरसे प्रकट होकर अग्निके समान जब हृद्यमें प्रवेश करता है तब समस्त सांसारिक बन्धन टूट जाते हैं, इसमें कुछ सन्देह नहीं है।।११३॥

गुणास्तु सङ्गराहित्याज्ञीवनार्थः भवन्ति हि ॥१२॥ भगवान् फलरूपत्वानात्र बाधक इष्यते । स्वास्थ्यवावयं न कर्तव्यं दयालुर्न विरुध्यते ।१३॥

पदच्छेद: गुणाः तु संगराहित्यात् जीवनार्थम् भवन्ति हि । भगवान् फलरूपत्वात् ने अत्र बाधकः, इष्यते । स्वास्थ्यवाक्यम् ने कर्तव्यम् दयालुः, ने विरुध्यते ॥१३॥

गुणाः तु — भगवद्गुण तो संगराहित्यात् — भगवत् संग न हानेके कारण जीवनार्थम् — जीवनकी रक्षाके निमित्त

र्रह, भवन्ति-निश्चय ही होते हैं भगवान् -श्रीमगवान्

फलरूपत्वात्—फलरूप होनेके

कारण विरुध्यत — विरुद्ध हाते हैं।
भावार्थ — लौकिक आसक्ति रहितोंको भगवत् गुरणगान
ही जीवन है। इस भक्तिमार्गमें तो भगवान् ही स्वयं फल

ह्म हैं इस प्रकार यह बाधकता कुछ नहीं है। स्वस्थता

अत्र, बाधक:—यहाँ विष्नकर्ताः न, इष्यते—नहीं हो सकते स्वास्थ्यवाक्यम्—स्वस्थता हो इस प्रकारके वाक्य

न, कर्तव्यम्—नहीं करना चाहिये

दयालुः,न—दयालु नहीं विरुध्यतें—विरुद्ध होते हैं।

का बचन भगवानके लिये कतन्य नहीं हैं, क्यों कि भगवान सदा दयालु हैं वे श्रपनी दयालुनाके विरुद्ध कोई कार्य नहीं करते हैं ॥१३॥

्दुर्लभोऽयं परित्यागः प्रेम्णा सिध्यति नान्यथा । ज्ञानमार्गे तु संन्यासो द्विविधोऽपि विचारितः ।१ ४।

पदच्छंदः - दुर्लभः, अयम् परित्याग , प्रेम्णा, सिध्यति, न, अन्यथा । ज्ञानमार्गे तुः संन्यासः द्विविधः, अपि, विचारितः ॥१४॥

अयम , परित्यागः — यह परित्याम

दुल्म:- दुर्लभ है किन्तु सन्यास:-सन्यास

प्रमणा - प्रमके द्वारा सिध्यति --सिद्ध होता है अन्यथाः न-अन्यथा नहीं। **झानमार्गे, तु —** ज्ञानमार्गमें तो द्विविध , अपि -दो प्रकारका भी विचारित: - कहा गय है।

भावार्थ: यह परित्याग (सन्यास) दुर्लभ है वह प्रेमके द्वारा सिंद होता है अन्य साधनोंसे नहीं । ज्ञानमागमें सन्यास दो प्रकारका कहा गया है।। १४॥

ज्ञानार्थम्तराङ्गं च सिद्धिर्जन्मशतेः परम् । ज्ञानं च साधनापेचं यज्ञादिश्रवणान् मतम्।।१५।।

पदच्छेदः = ज्ञानार्थम्, उत्तारांगम्, च, जन्मशतैः, परम् । ज्ञानम्, च, साधनापेचम्, यज्ञादि-श्रवणात्, मतम् ॥१४॥

इानार्थम् — ज्ञानगप्तिके लिये उत्तरांगम् — अन्तिम अङ्ग है च — और परम् सिद्धिः — किन्तु सिद्धि जन्मशतैः — शतशः जन्मीके

ज्ञानम् च जान और
साधनापेचम् — साधनकी अपेक्षा रखनेवाला
यज्ञादिश्रवणात् — यज्ञादि करने
को कास्त्रोंमें
मतम् --माना हुआ है।

भावार्थः—ज्ञान प्राप्तिके लिये (विविद्धा सन्याम) और उत्तराङ्ग (विकृत संन्यास ) प्रतेक जन्मोंके पश्चात् सिद्धि देने वाला है। यज्ञादिक करनेका कथन शास्त्रमें होतंसे झानका साधनकी अपेता स्पष्ट है।। १४॥

अतः क तो सः संन्यासः पश्चातापाय नान्यथा। पाखाराङ्चं भवेचापि तस्माज्ज्ञाने न संन्यसेत् १६ सुनरां कजिदोषागां प्रबल्वादितिस्थितिः।

पदच्छेदः अतः, कलौ, सः, संन्यासः, पश्चातापायः नः अन्यथा । पाखिएडत्वम् भवेतः च, अपि, तस्मातः, ज्ञाने, न, च, संन्यसेत्, । सुतराम्, कलिद्वेषाणाम्, प्रवतः त्वात्, इति, स्थितिः ॥१६ ।।

अत —इसिल्ये
करों —कल्युगमें
सः संन्यासः—वह संन्यास
पश्चातापाय-पश्चातापके लिये है
अन्यथा—अन्य प्रकारका भी

अर्थात् —विविदिषां न याय नहीं है च, अपि—क्षीर भी पाखिएडत्वम्—पाखिण्डता भवेत्—हाती है तस्मात्—अतएव
ज्ञाने—ज्ञान मार्गमें
न, संन्यसेत्— संन्यास ग्रहण न
करे
किरुद्रोपाणाम् -कल्कि दोषोंको

प्रबंखत्वात्—प्रबंखता होनेव कारण सतराम्—विशेष करके इति—ऐसा ही स्थिति:—निर्णय है

भावार्थः अतएव ज्ञानमागीय सन्यास किल्युगर्मे पश्च-तापके निमित्त ही है। अन्य प्रकारसे फलप्रद नहीं है। फिर इस प्रकारके सन्याससे पाखण्डिता हो जाती है इसिलये ज्ञान मार्गमें सन्याध लेना किसी प्रकार उचित नहीं है। किल्युगके दोषों की विशेष प्रकलताके कारण इस प्रकार पूर्वोक्त व्यवस्था प्रदर्शित की गई है।। १६ रै 1।

भक्तिमार्गेऽपि चेद दोषस्तदा किं कार्यमुच्यते १७ अत्रारम्भे न नाशः स्याद दृष्टान्तस्याप्य भावतः । स्वास्थ्यहेतोःपरित्यागादु बाधःकेनास्य सम्भवेत् १८

परच्छेदः भक्तिमार्गे, अपि, चेत्, दोषः, तदा, किम्, कार्यम्, उच्यते । अत्र, आरम्भे, न, नाशः, स्यात्, दृष्टान्त-स्य अपि, अभावतः । स्वास्थ्यहेतोः, परित्यागात्, बाधः, केन, अस्य, सम्भवेत् ॥१८॥

भक्तिमार्गेऽपि—भक्तिमार्गमें भी चेत्, दोपः, तदा-यदि दोष तब किम्, कार्यम्—क्या करना उत्त्यते—कहते हैं अत्र—यहाँ पर आरम्भे — आरम्भमें नाशः,न, स्यात् – नाश नहीं होता दृष्टान्तस्य, अपि — दृष्टान्तका भी अभावतः-अभाव होनेके कारण स्वास्थ्यहेतोः-स्वास्थ्यके कारण

परित्यागात्-परित्यागके निमित्त

केन —िकसके द्वारा अस्य — इसका बाध: —बाधकता

सम्भवत्—सम्भावना है

भावार्थ: —यहाँ भक्तिमार्गमें आरम्भ करते ही नाश नहीं होता है क्योंकि भक्तिमार्गमें किये हुये कर्मके नाश होनेके उदाहरण नहीं प्राप्त होते हैं किर लौकिक स्वास्थ्यके कारणोंका परित्याग कहा, है जिससे उनको बाधा अर्थात् अङ्चन कौन कर सकता है।। १८।।

हरिरत्र न शकोति कर्तु बार्धा कुतोऽपरें। अन्यथा मातरो बालान् न स्तन्यैः पुषुषुः वनित्१६

पदच्छेद: हिरः, अत्र, न, शक्नोति, कर्तु म, बाधाम्, कृतः, अपरे । अन्यथा, मातरः, बालान्, न स्तन्यै, पुपुषुः क्वचित् ॥१६॥

अत्र—इस विषयमें
हिरि:—श्रीहरिमी
बाधा म्—बाधा (अडचन)
कर्तु म् —करनेके लिये
न, शक्नोति-शक्तिमान नहींहोता
कृतः—किस प्रकार
अपरे— अन्य

The fire the following

अन्यथा—यदि ऐसा न हो मातरः—माताएँ बालान् — बालकीको क्वित्—कोई भी त्थलमें स्तन्यैः—स्तनके दूधसे न, पुपुषुः—न पोषण करें भावाथै: - यहाँ पर तो स्वयं श्राहरि भी बाधा नहीं कर सकते हैं तब और दूसरेकी सामध्येही क्या है जोक बाधा कर सके। यदि ऐसा न हा तो फिर माताएँ अपने प्रिय बालकोंको कभी अपने स्तन दुग्धपानके द्वारा पोषण न करें। १६॥

ज्ञाननामिष वाक्यन न भक्तं मोहियण्यति । आतमप्रदः प्रियश्चापि किमर्थं मोहियण्यति २०

पदच्छेद = ज्ञानिनाम्, अपि, वाक्येन, न, भक्तम्, मोहियिष्यति । ज्ञातमप्रदः, प्रियः, च अपि, कि.म., अर्थम्, मोहियिष्यति ।।२०॥

इानिनाम् - ज्ञानियोंका वाक्यनं, अपि - वाक्यनं भी भक्तम् - भक्तका वाक्यिष्यिष्यिष्यिष्यि - मोह न कर सकेंगे

आतमप्रदः, च — आत्माका दान् करने वाले और प्रियः, अपि — प्रिय भी हैं क्रिमथम् - – किस प्रकार माहिंपण्यति — मोहित करेंगे

भावार्थः — ज्ञानियोंके उपदेश वाक्योंसे प्रभु अपने भक्तको मीहमें नहीं डालते हैं क्योंकि वे हमको अपना स्वरूप दान करने बाल आर प्रिय हैं वे भक्तको किसलिये माहित करेंगे॥ २०॥

तस्मादुक्तप्रकारेण परित्यागो विधीयताम्। अन्यथा अर्थ्यते स्वार्थोदिति मे निश्चता मितः २१

पदच्छेदः तस्मात्, उक्तप्रकारेण, परित्यागः, विधी-

यताम् । अन्यत्र, भूरयते, स्वार्थात्, इति, मे, निश्चिता, मितिः ॥२१॥

तस्मात्—इसल्बि उक्तप्रकारेण—ऊपर कहे हुए प्रकारसे

परित्यागः — संन्यास

विधीयताम ्-करना चाहिये

अन्यथा — अन्यथा

स्वार्थात्—पुरुषार्थसे
भू श्यते—नष्ट होता है।
इति, मे—इस प्रकार मेसीः
मितिः—सम्मिति
निश्चिता—निश्चय है

भावार्थः—श्रतएव उपरोक्त प्रकारसे संन्याक्षकी ब्यवस्था कही है इसके विना श्रन्य प्रकारसे यदि कोई संन्यास प्रहण करेगा तो वह श्रपने पुरुषाथसे भ्रष्ट होगा, यह मेरी निश्चित सम्मति है ।२१।

इति कृष्णप्रसादेन वहाभेन विनिश्चितम्। संन्यासवरगां भक्तावन्यथा पतितो भवेत् ॥२२॥

पदच्छेदः इति, कृष्णप्रसादेन, वन्त्रभेन, विनिश्चितम्। संन्यासवरणम् भक्तौ, अन्यथा, पतितः, भवेत् ॥२२॥

इति—इस प्रक.र

कृष्णप्रसादेन—श्रीकृष्णके अनुग्रहसे

वल्लभेन-श्रीभगवानके प्रियने (श्रीवल्लभाचार्यजीने)

भक्तौ—भक्तिमार्गमें

संन्यासवरणम्—संन्यासको

अङ्गी हार

विनिश्चितम् —निश्चित किया है

अन्यथा—विना आज्ञाके संत्यास

ग्रहण करने पर

पतित:-पतित

भवेत्-होता है

भावार्थः-इस प्रकार श्रीकृष्णकी कृपासे श्रीमद्रह्मभाचार्यं जी श्रीमहाप्रभुजीने श्रव्छी प्रकारसे विचार पूर्वक निश्चय किया हुआ भक्तों के लिये संन्यासप्रहणका निरूपण किया है। यदि कोई इसके विपरित करेंगा तो उसका पतन ही होगा ॥ २२॥॥ इति श्रीमद्रह्मभावायेविरिवतः सन्यास निर्णयः सम्पृष्णः ॥१४॥

## १५-निरोधलक्षणम्

यच दुखं यशोदाया नन्दादीनां च गोकुले। गोपिकानां तु यदुदुःखं तदुदुःखं स्यान्ममक्वचित्। १

पदच्छेदः यत्, च, दुःखम्, यशोदायाः, नन्दादी-नाद्भ, च, गोकुले । गोपिकानाम्, तु, यत्, दुःखम्, तत्, दुःखम्, मम, क्वचित् ॥१॥

गोदुलें—गोकुलमें
यशोदायाः-यशोदाका आदिको
च, यत्—और जो
दुःसम्, च—दुःख और
गोपिकानाम्—गोपियोंको

च-और

नन्दादीनाम्-श्रीनन्दरायजीको

मत्, दुःखम्-जो दुःख हुआ

तत्, दुःखम्-वह दुःख

मम, क्वचित्-मुझको कमी

स्थात्-हो

भावाथ:- जब श्रीव्रजाधिप भगवान श्रीकृष्णचन्द्रजी मथुरा पुरीमें पधारे उस समय यशोदाजी त्रौर नन्द श्रादि गोकुलके सब व्रजवासियों श्रौर श्रीगोपीजनोंको जो दुःख हुत्रा था इस प्रकारका दुःख क्या मुक्तको भी कभी होगा ? ॥ १॥ गोकुले गोपिकानां तु सर्वेषां त्रजवासिनाम्। यत् सुखं समभूत् तनमे भगवान् किं विधास्यति ।२।

पदच्छेदः – गोकुले, गोपिकानाम्, तु, सर्वेषाम्, त्रजवासिनाम् । तत् , सुखम् , समभूत् , तत् , मे, भगवान् , किम्, विधास्यति ॥२॥

गोकुले—ब्रीगोकुलमें गोपिकानाम् — श्रीगोपीजनोंको तु, सर्वेषाम्—ता सब व्रजवासिनाम — व्रजमें रहने

यत्, सुखम् —जो सुख समभत्—सर्व प्रकारसे हुआ तत्, मे-वह सुख मुझे भगवान्, किम् -हिर क्या ? वालां हो विधास्यति — इसेंगे ?

भावार्थः-गोकुलमें, गोपिकात्रों श्रौर समस्त त्रजवासियोंको जो प्रभुके साज्ञात् स्वरूपानन्दका सुखानुभव हुआ था, क्या उसी प्रकारका सुख श्रीभगवान सुफको भी प्रदान करेंगे ? ॥ २ ॥

उद्धवागमने जात उत्सवः सुमहान् यथा। वृन्दावने गोकुले वा तथा मे मनसि क्वचित्।।३॥

पदच्छेदः उद्धवागमने, जातः, उत्सवः, सुमहान्, यथा । प्टन्दावने, गोकुले, वा, तथा, मे, मनसि, क्वचित् ॥३॥ **ष्टुन्दावने**—श्रीवृन्दावनमें उद्भवागमने—उद्भवजीके पथा-वा—अथवा रने पर गोरुले -श्रीगोकुलमें यथा जैस

सुमहान् — अत्यन्त विशाल उत्सवः, जातः — उत्सव हुआ तथा — वैसा

मि—मेरे
मनिस, क्वचित् मनमें किसी
समय होगा ?

भावार्थः — भक्तप्रवर श्रीउद्धवजीके (मथुरापुरीसे) त्राने पर वृन्दावन श्रीर श्रीगोकुलमें जो महान् उत्सव त्र्ययात् समस्त व्रजवासियोंको जो त्र्यनन्त हर्ष हुत्रा था। इसी प्रकारका हर्ष क्या मेरे मनमें भी कभी उत्पन्न होगा ?[॥ ३॥

महतां कृपया यावद् भगवान् दययिष्यति । तावदानन्दसन्दोहः कीर्त्यमानः सुखाय हि ॥ ४॥

पदच्छेदः महताम्, कृपयाः यावत्, भगवान्, दययि-ष्यति । तावत्, आनन्दसंदोहः कीर्त्यमानः सुखायः हि॥४॥

महताम — पूज्य पुरुषोंकी
कृपया, यावत्—कृपासे जवतक
भगवान्—भगवान्
द्ययिष्यति—दाया करेंगे
तावत्—सवतक

कीर्त्यमानः-कीर्ति करने योग्य आनन्दसंदोहः — आनन्द समुदाय हि—निश्चय सुखाय—सुखार्थ हो

भावार्थः—पूज्य गुरुजनोंकी परम कृपासे जब भगवान् गोकुलेन्दु दया करेंगे। तब तक अपने सुखके लिये आनन्द्रूप प्रमुका कीर्तन करना ही परम सुखकर है।।४।।

महतां क्रपया यद्वत् कीर्तनं सुखदं सदा । न तथा लोकिकानां तु स्निग्धभोजनरुचवत्।।॥। पदच्छेदः महताम् कृपया, यद्वत् कीर्तनम् , सुख-दम् , सदा । न वथा लौकिकानाम् , तु हिनम्भभोजन-रूचवत् ॥॥॥

यद्वत्—जिस प्रकार
महताम् —बड़े पुरुषों की
कृपया —कृपा से
कीर्तनम् — (भक्तों द्वारा लीलाआदिका विधि कीर्तन
सदा —सर्वश
सुखदम् —सुख देनेवाला-है

तथा—उसी प्रकार !
लौकिकानाम ् जोकिक पुरुषों का कीर्तन
तु, न तो सुख नहीं देता
हिनग्धभोजनरु चवत — बो

हिनाधमोजनरुत्तवत् — घो | सहित भोजन करनेवालेका जिस प्रकार ग्रुष्क भोजन (सुख) नहीं देता

भावार्थः — बड़े पुरुषोंकी परम इससे भक्तों द्वास लीला आदिका विधि कीर्तन सर्वदा सुखका अनुभव कराने वाला है। जिस प्रकार घृतसे स्तिग्ध भोजन करनेवालेको शुष्क भोजन सुखपद नहीं होता। उसी प्रकार लौकिक पुरुषोंका कीर्तन तो कभी सुखपद नहीं हो सकता है। ५॥

गुगाने सुखावाितर्गीविन्दस्य प्रजायते। यथा तथा शुकादीनां नैवात्मनि कृतोऽन्यतः॥६॥

पदच्छेदः—गुणगाने, सुखावाप्तिः, गोविन्दस्य, प्रजा-यते, यथा, तथा, शुकादीनाम्, न, एव, आत्मनि, कुतः, अन्यतः।।६॥ गोविन्दस्य—भगवानकं
गुणगाने—गुणगान करनेमें
यथा—जिस प्रकार सुख
प्रजायते –होता है
तथा—उसी प्रकार सुख
गुकादीनाम्—श्रीशुकदेवजी

आदि महानुभावोंको

आत्मिनि—हृदयमें

न—नहीं होता

अन्यतः—ज्ञान और भक्तिके

विना दूसरे किसी हेतुसे

कुतः—कैसे होय ?

भावार्थ — श्रीगोविन्द् भगवानका गुणगान करनेसे जो श्रमन्त सुख मिलता है। उस प्रकारका सुख तो श्रकदेव श्रादि मुनीश्वरोंको श्रात्मानन्दमें भी कभी नहीं मिला। श्रव दूसरोंकी तो गणना ही क्या है ? ॥ ६॥

## क्किश्यमानान् जनान् दृष्ट्वा कृपायुक्तो यदा भवेत्। तदा सर्वे सदानन्दं हृदिस्थं निर्गतं बहिः॥७॥

यद्ग्छेदः निज्ञश्यमानान् जनान् , दृष्ट्वा कृपायुक्तः, यदा, भवेत् । तदा सर्वम् , सदानन्दम् , हृदिस्थम् , निर्गतम्, बहिः ॥७॥

क्लिश्यमानाज् अपनी प्राप्तिके लिये क्लेश प्राप्त होते जनान् अक्तजनोंको हुए्ना, यदा देखकर जन सर्वम् अर्थाहरूषा सदानन्दम् परब्रह्म श्रीहरूषा

कृपायुक्तः—कृपावाले
भवेत्, तदा—हो तब
हृदिस्थम् —हृदयमें स्थित
बहिः—बाहर
निर्गतम्—प्रगट हुए

भावार्थः—अपने भक्तोंको क्रोशयुक्त देखकर भक्तवत्सल भगवान् जब छपायुक्त होते हैं। उस समय पूर्णतया सदा आनन्द स्वरूप प्रभु अपने हृद्यसे स्वयं बाहर प्रकट होते हैं।।।।।

सर्वानन्दमयस्यापि क्रपानन्दः सुदुर्लभः।

हृद्रतः स्वगुणान् श्रुत्वा पूर्णः प्लावयते जनान्।।=॥

पदच्छेदः सर्वानन्दमयस्यः अपिः कृपानन्दःः सुदु-र्लभः । हृद्गतः, स्वगुणान् , श्रुत्वाः पूर्णः, प्लावयते, जनान् ॥८॥

सर्वानन्दमयस्य — सर्वानन्दमय श्री प्रभुका अपि—भी कृपानन्दः — कृपारूपी आनन्द सुदुर्लभः — अत्यन्त दुर्लभ है

स्वगुणान् -अपने गुणोंको
श्रुत्वां — मुनकर
पूर्णः — कृपापूर्ण होकर
जनान् — भक्तजनोंको
प्लावयते — रससे पूर्ण करते हैं।

हृद्गतः—हृदयमें स्थित (प्रमु) | प्लावयत—रससंपूर्ण करते हैं।
भावार्थः—सम्पूर्ण आनन्दमय प्रभुका कृपानन्द अत्यन्त
दुर्लभ है। हृद्य पंकजमें विराजमान होकर जब भगवान अपने
गुर्णोंको सुनते हैं। तब अपने भक्तको पूर्ण आनन्द सागरमें
आप्लावित कर देते हैं॥ ८॥

तस्मात् सर्वं परित्यज्य निरुद्धेः सर्वदा गुणाः। सदानन्दपरेगेयाः सचिदानन्दता ततः।।६॥

षदच्छेदः तस्मात् सर्वम् । परित्यज्यः निरुद्धैः सर्वदा।

### गुणाः । सदानन्दपरैः, गेयाः, सच्चिदानन्दताः ततः ॥६॥

तरमात्—इसलिये (भावकी अपेक्षा प्रभकीर्तनसे अधिक प्रसन्न होता है इससे 1

सवेम्—सम्पूर्ण

परित्यज्य-त्यागकर

निरुद्धे:--प्रवञ्चविरमृति पूर्वक भगवदासक्ति युक्त होकर

सर्वदा-सदा

गुणाः—प्रभक्ते गुण

गेया:-गान करना

सच्चिदानन्दता—अक्षर ब्रह्मता

स्वतः -इसीसे प्राप्त हैं।

भावार्थः - श्रतएव सदा श्रानन्द रूप प्रभुमें श्रासक्त पुरुषों-को समस्त लौकिक आस.क्तयाँ छोड़कर चित्तको अवरोध करनेके लिये सदा प्रभुका गुणगान करना ही परमोचित है। ऐसा करनेसे सचिदानन्दता सिद्ध होती है अथात् सत्, चित् श्रीर श्रानन्द रूप प्रभु स्वयं प्रकट हो जाते हैं।। ह ॥

## श्रहं निरुद्धो रोधेन निरोधपदवीं गतः।

निरुद्धानां तु रोधाय निरोधं वर्णयामि ते ॥१०॥

पदच्छेदः अहम् निरुद्धः रोधेन निरोधपदवीम्, मे गतः। निरुद्धानाम् , तु, रोधाय, निरोधम् , वर्णयामि ते।।१०।।

इन्द्रिय निग्रहकर

अहम् — मैं

निरुद्ध:—भगवदासक हुआ हूँ

रोधेन - संस रावेश रहित होकर, | निरोधपदवीम - निरोध मार्गको गतः – प्राप्त हुआ हूँ

निरुद्धानाम — इंस्रमें निरोध प्राप्त भक्तोंके

निरोधाय-निरोधके लिये ते-तुम्हारे प्रति

निरोधम् — निरोधको

भावार्थः में निरोधका श्रमिलाषी श्रवरोध करनेसे निरोध पद्वीको प्राप्त हुआ हूँ, अब जो निरोधके अभिलाषी हैं उनके लिये निरोधका वर्षन किया जाता है ॥ १०॥ अभि अस्मिनामा

इरिएा ये विनिम्कास्ते मया भवसागरे। ये निरुद्धास्त एवात्र मोदमायान्त्यहर्निशम्।।११

पद्च्छेदः हरिणा, ये, विनिर्धक्ताः, ते, मग्नाः, भवसागरे । ये, निरुद्धा, ते, एव, अत्र, मोदम्, आयान्ति, मानाय:-- सांसारिक कामांम अहर्निशम् ॥११॥

हरिणा—दु:खहर्चा श्रीहरिने ये, विनिम् का:-जो विशेषतया स्याग किये हुए हैं ते, भवसागरे—वे भवसागरमें मग्ना:, ये - हूब गर्य हैं, जो मोदम - आनन्द निरुद्धाः—भगवानमें निरोध आयान्ति—प्राप्त होता है

, एव, अत्र—ही गुणगानमें अहनिशम - रात्रि दिन

निम्माने भेगोंनी

भावार्थः - श्रीहरिने जिनको त्याग रखा है वे समस्त प्राणी भवसागरमें निमम ( इबे हुए ) हैं, और जिन भक्तजनोंका निरोध किया है वे यहाँ भगवत् सिन्निधिमें प्रत्येक ज्ञाण आनन्दमय रहते हैं।। ११॥ सागान के

संसारावेशदुष्टानामिन्द्रियाणां हिताय वै.।

कृष्णस्य सर्ववस्तृनि भूम्न ईशस्य योजयेत् ॥१२॥ पदच्छेदः संसारादेशदुष्टानाम् इन्द्रियाणाम् हिताय, वै, कृष्णस्य, सर्ववस्तुनि भूम्न , ईशस्य, योजयेत् ॥१२॥

संसारावेशादुष्टानाम \_ संसारके | भूम्नः — सर्वत्र व्यापक आवेशसे दुष्ट हुए इन्द्रियाणाम — इन्द्रियोंके हिताय-हितके लिये इंशस्य—(सर्वे न्द्रिय नियामक)

कृष्णस्य—श्रीकृष्णके लिये सर्ववस्तूनि—सर्ववस्तु वै-निश्चय ही योजयेत्—लगा दे

भावार्थः—सांसारिक कामोंमें लगी हुई दुष्ट इन्द्रियोंके हितके लिये समस्त वस्तुत्र्योंका श्रीजगदीश्वर् भगवान् श्रीकृष्ण-चन्द्रके साथ सम्बन्ध कर देना ही सर्वोत्तम है।। १२।। गुगोष्वाविष्टिचित्तानां सर्वदा मुखेरिगाः।

संसारविरहक्के शो न स्यातां हरिवत् सुखम् ॥१३॥

पदच्छेदः - गुगोषु, आविष्टचित्तानाम्, सर्वदा, मुखै-रिणः, संसारविरहक्लेशौं न, स्याताम् हरिवत्, सुखम्।।१३।।

मुखेरिण:-मुरनामक देल्यके शत्र श्रीभगवानके गुरोष-श्री रासछीलादि गुणोंमें सवेदा-सर्वदा आविष्टचित्तानाम् — एकतान

चिचवाले भक्तोंको

संसारविरहक्लेशौ-अइंतामम-क्लेश और प्रम तात्मक विरहरसे क्लेश ये उभय न, स्याताम्—नहीं होते उन्हें हरिवत्—प्रभुके सहश मुखम — मुख होता है

भावार्थः-जिनके चित्तमें भगवान् मुरारिके गुणोंका सुख भगाहुआ है उनके लिये सांसारिक विरह तथा क्रेशका कुछ भी भान नहीं होता है श्रर्थात् वे श्रीहरिके तुल्य सर्वदा सुखमय रहते हैं॥ १३॥

तदा भवेदु द्यालुत्वमन्यथा करूता मता। वाधशङ्कापि नास्त्यत्र तद्ध्यासोपि सिध्यति ॥१ ४॥

पदच्छेदः तदा, भवेत्, दयाजुत्वम्, अन्यथा, करता, मता। वाधशङ्का, अपि, न, अस्ति, अत्र, तत्, अध्यासः, अपि, सिद्धचित ॥१४॥

तदा-जारोक्त प्रकार होने पर वाधशंका-निरोधमें हे पतित द्यालुत्वम् — इयाछ ग अन्यथा चित्रमें प्रमृतुण न आवें व अपि, न, अस्ति —भी नहीं है अक्रूरता अचातकता है मता, अत्र समझाया है, यहाँ सिद्धचित —सिद्ध होती है

होने की शंका

तद्ध्यासः —भगवदासक्ति

भावार्थः—इस्रीको द्यालुपन कहते हैं । नहीं तो इसके विरुद्धको तो करता ही मना है। यहाँ पर बाधात्रोंकी तो भाशंका भी उत्पन्न नहीं हो सकती और असाध्य हो वह भी सिद्ध हो जाता है अथोत् अनायास ही प्रभुका स्मरण सफल हो जाता है।। १४॥

भगवद्धर्मसामर्थ्यात् विरागो विषये स्थिरः। गुर्गोहरेः सुखरपर्शात्र दुःखं भाति कर्हिचित्।।१५॥ पद्च्छेदः भगवद्धम सामर्थ्यात् विरागः, विषये, भगवद्धम सामर्थ्यात् भगवानके धर्मकी सामर्थ्यते विषये विषयों में विषयों में विरागः विरागः विरागः होता है गुणै कुम गुणगानसे

हरे:, सुखरपर्शात् - श्रीप्रभुके सुखका स्पर्धा होनेसे दुःखम् - दुःख कहिंचित् - किसी भी समय न, भाति - नहीं मालूम होता

भावार्थः - श्रीभगवानके प्रतापसे विषयों में स्थिर विराग उत्पन्न हो जाता है। प्रभुके गुणों के सुखका अनुभव होनेपर किसी समयमें भी दुःखकी प्रतीति नहीं हो सकती है ॥१४॥ एवं ज्ञात्वा ज्ञानमार्गादुत्कर्षी गुणवर्णने । अमत्सरेरलुब्धेश्च वर्णनीया सदा गुणाः ॥१६॥

गुणवर्णने । अमत्सरैः, अलुब्धेः, च, वर्णनीयाः, सदा, गुणवर्णने । अमत्सरैः, अलुब्धेः, च, वर्णनीयाः, सदा, गुणाः ॥१६॥

एवम् — इस प्रकार

ज्ञानमार्गात् — ज्ञानमार्गसे

उत्कर्षम् — जल्कर्षः विकार

ज्ञात्वा — जानकरः

अमत्सरे - — ईर्ष्या त्यागकर

अलुन्धेः — लोभ रहित होकर सदा—सर्वदा गुणाः —प्रभुके गुण भावार्थ: -- इस प्रकार ज्ञानमार्गसे परमश्रेष्ठ भगवद्गुणगान-को मानकर द्वेष श्रोर, लोभ रहित होकर सदैव प्रभुका गुणगान करना ही सर्वश्रेष्ठ हैं॥ १६॥

हिरिमूर्तिः सदा ध्येया सङ्कल्पादपि तत्र हि। दर्शनं स्पर्शनं स्पष्टं तथा कृतिगती सदा ॥१७॥ पदच्छेदः हरिमूर्तिः, सदा, ध्येया, संकल्पात्, अपि, तत्र, हि। दर्शनम्, स्पर्शनम्, स्पष्टम्, तथा, कृति-

गती, सदा।।१७॥ एंडी ए

हरिम्तिः - श्रोभगवान् भी मूर्ति सदा - सवदा ध्येया - ध्यान करनी दि - क्यों कि

संकल्पात्—संकल्पमात्र तत्र, सदा—मूर्विमें निरन्तर दशनम्—दर्शन
स्पर्शनम् — स्पर्श करना
स्पष्टम् — स्पष्ट होता है
तथा — उसी प्रकार
कृतिगती — हाथ पैरोंके काम

भावार्थः — जिस प्रकार श्रीहरिके स्वरूपका दशन तथा सस्पर्श करते हैं उसी प्रकार संकल्प द्वारा भी सदैव मानस पहुजमें ध्यान करना चाहिये॥ १७॥

श्रवणं कीर्तनं स्पष्टं पुत्रे कृष्णिप्रये रितः। पायोर्मलांश्रत्यागेन शेषभागं तनौ नयेत्॥१८॥

पदच्छेदः श्रवणम् कोर्तनम् स्पष्टम् पुत्रे, कृष्णिप्रये, रितः । पायोः, मलांशत्यागेन, शेषभागम्, तनौ, नयेत् १८

श्रवणम्—श्रवण कीर्तनम्,स्पष्टम्—कीर्तन स्पष्ट पुत्रे—पुत्र कामनामें कृष्णाप्रिये—कृष्ण प्रिय होय तो रितः—स्वस्त्रोसे प्रीति करना पायोः—गुदेन्द्रियका कार्य मलांशत्यागेन-मलांशकेत्यागद्वारा तनौ—भगवानमें-विनियोग किये शरीरमें शेषभागम् —गौणभावको नयेत्—प्राप्त करना

भावार्थ:—श्रवण श्रीर कीर्तन स्पष्ट रूपसे करना चाहिये, श्रीर पुत्र भी भगवान कृष्णका भक्त होगा। इस भावसे श्रपनी स्त्रीके साथ सहवास करना चाहिये। केवल गुदा इन्द्रिय मलांश त्यागनेका स्थान छोड़कर शरीरकी समस्त इन्द्रियोंको भगवत् सेवामें लगाना चाहिये॥ १८॥

यस्य वा भगवत्कार्यं यदा स्पष्टं न दृश्यते । तदा विनिधहस्तस्य कर्तव्य इति निश्चयः ॥१६॥

पदच्छेदः यस्य, वा, भगवत्कार्यम<sub>्</sub> यदा, स्पष्टम<sub>्</sub> न, दृश्यते । तदा, विनिग्रह<sup>्,</sup> तस्य, कर्त्रज्यः, इति, निश्चयः ॥१८॥

यदा—जन

यस्य—जिस मनुष्यका

भगवत्कार्यम् — भगवत

सम्बन्धी कार्य

स्पष्टम् —स्पष्टरूपसे

न, दश्यते —नहीं दीखता है

तदाः तस्य — तत्र उस

विनिग्रहः — इन्द्रियदमनादि

कार्वे

कर्तव्यह — करने योग्य है

इति — इस प्रकार

निश्रयः — निश्चयः है।

भावार्थः — जिस इन्द्रियका भगवत् सेवा कार्यमें उपयोग नहीं होता होय उसको नियह अर्थात् अवरोध करके अवश्य ही। उसे भगवत् कार्यमें लगाना चायिये॥ १६॥

नातः परतरो मन्त्रो नातः परतरः स्तवः। नातः परतरा विद्या तीर्थं नातः परात् परम्॥२०॥

पदच्छेदः न अतः परतरः, मन्त्रः न, अतः, पर-तरः, स्तवः । न अतः परतरा विद्या तीर्थम् न अतः परात् परम् ॥२०॥

अतः, परतरः—इससे आगे
मन्त्रः, न—मन्त्र नहीं है
अतः, परतरः—इससे आगे
स्तवः न—स्तुति (स्तोत्र) नहीं है
अतः, परतरा—इससे अच्छी

विद्या, न—विद्या नहीं है
अतः, परात्—इससे आगे
परम्,—उत्तम
तीर्थम्—तीर्थ
न—नहीं है।

भावार्थः—अतएव पराभक्तिमे बढ़कर न तो कोई मन्त्र है, न कोई स्तीत्र ही हैं न कोई विद्या ही है, श्रीर न कोई तीर्थे ही है।। २०॥

॥ इति श्रीमद्रल्लभाचार्यविरचितं निरोधलच्यां सम्पूर्णम् ॥ १५॥

## १६—सेवाफलम्

यादशी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धी फलमुच्यते । अलोकिकस्य दाने हि चायः सिध्येन् मनोरथः॥१॥ फलं वा द्यधिकारो वा न कालोऽत्र नियामकः। उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यात् तु बाधकम्।।२॥

पदच्छेद:-यादशी, सेवना, तत्सिद्धी, फलम्, उच्यते । अलौकिकस्य, दाने, हि, च, आदा, सिध्येत, मनोरथ । फलम्, वा, हि, अधिकारः, न, कालः, अत्र, नियामकः । उद्वेगः, प्रतिबन्धः, वा, भोगः, वा, स्यात्, तु, वाधकम् ॥ २ ॥

यादशी जिसप्रकारकी है वहाँ ्सेवना सेवा प्रोक्ता-कही गयी है तिसद्धौ—उसकी सिद्धिके विषयमें फलम्-फलको उच्यते, च - कहे हैं और अलोकिकस्य —अलोकिककं दाने हि—दानमें भी आद्यः - प्रथमः प्रक्रिकः है कि क मनोरथ: मनारथ सिध्येत सिद्ध होता है। स्यात होता है।

फलम् फल प्राप्त होना अथवी। है। एक हाक वा अधिकार:-अधिकार प्राप्त होना यहाँ इस विषयमें काल:-काला वियमाकः, न-नियामक नहीं है उद्घेगः प्रतिबन्धः प्रतिबन्ध वा भोगः अथवा भोग विध्नकर्त्वा ०० ॥ है कि

मावार्थः - जिस प्रकार सेत्रा बतायी गयी है उसकी सिद्धिके तिये अब फल को कहते हैं और अलोकिकके दानमें प्रथम मनोरथ सिद्ध होता है उसका फल याप्त होनेमें अथवा अधिकार प्राप्त होनेमें यहाँ पर कालको नियामक नहीं माना है। उद्देग और प्रति-बन्ध अथवा भोग ये सेवामें विध्न करनेवाले हैं॥ २॥

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिर्न हि । यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम् ॥३॥ पदच्छेदः—अकर्तव्यम् भगवतः, सर्वथा, चेत्, गतिः, न, हि । यथा, वा, तत्त्वनिर्धारः, विवेकः, साधनम्, मतम् ॥३॥

भगवतः, चेत्-भगवानको यदि
सर्वथा—सब प्रकार से
अकर्तां व्यः—फलका दान न
करना हो तब
गति, निह्नि उपाय महीं है
यथा - जिस प्रकार

तत्विनद्धारः—प्रमाण्केतत्व निश्चयको वा—अथवा विवेकः—विवेकको साधनम्—सोधन मतम्—माना है।

भावार्थः —यदि भगवानको सब प्रकारसे फलका दान न करना हो तब उपाय ही नहीं है। यहाँ पर प्रमाण तत्वके निश्चयको श्रथवा विवेकको ही साधन माना है॥३॥

वाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथा परम्। निष्प्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विशते सदा ॥॥॥

पदच्छेद: बाधकानाम्, परित्यागः, भोगे, अपि, एकम्, तथा, अपरम् । निष्प्रत्यूहम्, महान् भोगः, प्रथमे, विशतेः सदा ॥ ४ ॥

वाधकानाम् सेवामें विष्त करने वालों का परित्यागः --परित्याग करना तथा -- उसी प्रकार भोगे, अपि--भोगमें भी
एकम्--एकका परित्याग करना
अपरम्--दूसरे कानहीं

निष्प्रत्यूहम्--निसन्देह महान्--महा अलौकिक मोगः--भोग

प्रथमे—प्रथम फलमें सदा—सदैव विशते—प्रविध होता है

भावार्थ:—सेवामें विद्य करनेवाले समस्त कारणोंका परि-त्याग करना उचित है। लौकिक श्रीर श्रलौकिक दो प्रकारके भोगमें से एक लौकिक भोगका परित्याग करना उचित है इसी प्रकार सेवामें लोकिक प्रतिबन्ध श्रीर भगवत्कृत प्रतिबन्धमें से लौकिक प्रतिबन्धका त्याग करना उचित है। महान् भोग श्रर्थात् श्रलौकिक भोग सेवामें श्रन्तराय रूप नहीं है क्योंकि वह श्रलौकिक भोग फलान्तरगत है॥ ४॥

सविद्नोऽल्पो घातकः स्याद् बलादेती सदा मती। द्वितीये सर्वथा चिन्ता त्याज्या संसारनिश्चयात् ॥५॥

पदच्छेदः—सविध्नः, अल्पः, घातकः, स्यात् बलात्, एतौ सदा, मतौ । द्वितीये, सर्वथा, चिन्ता, त्याज्या, संसार-निश्चयात् ॥ ५ ॥

सविष्न:-लौकिकभोग विष्नसहित है

अल्प:--स्वरूप

च, घातक.—और घातक

स्यात्—होता है

वलात्—बल्पूर्वक (घातक) एतौ, सदा—ये सदीव मतौ—माने हुये हैं
द्वितीये—दोनोंके विषयमें
संसारिनश्चयात्—संसार होना
निश्चय है इसल्लिए
सर्वथा—सब प्रकारसे
चिन्ता—चिन्ता

त्याज्या-त्याग करना उचित है

भावार्थः -- लौकिक भोग अनेक प्रकारसे विघ्न वाले हैं एवं अलप तथा घातक हैं। वे दोनों अर्थात् लौकिक भोग और लोककत प्रतिबन्ध सेवा फलमें अन्तराय करनेवाले माने गये हैं। इन दोनोंके प्रवल होने में अहन्ता ममतात्मक ससारमें स्थिति निश्चित है यह समभ कर सर्वविध चिन्ता परित्याग करना योग्य है।। ४॥

नन्वाचे दातृता नास्ति तृतीये बाधकं गृहम्। अवश्येयं सदा भाव्यं सर्वमन्यत् मनोश्रमः ॥६॥

पदच्छेद:—ननु, आद्ये, दातृता, न, अस्ति, तृतीये, वाधकम्, गृहम्। अवश्य, इयम्, सदा, भाव्या, सर्वम् अन्यत् मनोभूमः ॥ ६॥

न, तु, आद्ये — निस्चय प्रथम प्रतिवन्ध उद्देगमें

दातृता—भगव।नको फल देने की इच्छा

न, अस्ति—नहीं है
तृतीये—तीसरे (विष्न करने

गृहम् —घर बाधकम् —विष्तरूत है इयम् अवश्या —यह अवश्य सदा —सदैव

भाव्या—विचार करने योग्य है अन्यत्र सर्वम् - और सब कुछ मनोभूमः—मनकी भूगित है

भावार्थः — सेवामें उद्देग होने पर समक्त लेना चाहिये कि फल देनेकी भगवानकी इच्छा नहीं है और तृतीय विषय भोगमें घर विष्न रूप है जो हमने कहा है। अवश्य यह विचारने योग्य है इसके अतिरिक्त सब मनकी आन्ति है। ६॥

तदीयरिप तत् कार्यं पृष्टी नैव विलम्बयेत्।

## गुगाचोभेऽपि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मितिः॥ कुरुष्टिरत्र वा काचिदुत्पचेत स वै श्रमः॥७॥

षदच्छेदः — तदीयैः, अपि, तत् कार्यम्, पुष्टौ न, एव, विलम्बयेत् । गुणक्षोभे, अपि, द्रष्टव्यम्, एतत्, एव, इति, मे, मितः । कुसृष्टिः, अत्र, वा, काचित्, उत्पद्यंत्, सः, वै, भूमः ॥ ७ ।।

तदीयः, अपि—तदियजनोने भी
तत्—तदनुसार
कार्यम्—कार्य करना
पृष्टि—पृष्टिमें
न, विलम्बयेत्—विलम्ब नकरे
गुण्दोभे, अपि—गुणक्षोभमें भी
दृष्टव्यम्—देखना चाहिये
एतत्, एव--यह ही

मे—मेरी (श्रीवल्लमाचार्यजीकी)
इतिः मितिः — इस प्रकारकी
सम्मति है।
अत्र—यहाँ पर
कुसृष्टिः वा—कुस्रष्टि अथवा
काचित्—कोई
ऊत्पद्ये त—उत्पन्न होय
सः, वै—वह निश्चयही
भूमः—म्म (भ्रान्ति) है।

भावाथ: यदि भगवदीयजन ऐसा करेंगे तो भगवत् कृपामें विलम्ब नहीं होगा। गुर्णोंक कारण चोभ होने पर भी ऐसा ही विचार रखना यह मेरी श्रीवल्लभाचार्यजीकी सम्मति है। यहाँ पर किसी प्रकारकी कुस्टृष्टि उत्पन्न हो यह भ्रम (भ्रान्ति) है। । । ।

॥ इति श्रीमद्रल्लभाचार्यविरचितं सेवाफतं सम्पूर्णम् ॥ १६ ॥

#### षोडशयन्थ स्वाध्याय

श्रीमन्महाप्रमु विरचित पोडराग्रन्थ, सुप्रसिद्ध है। हम अपने लिए इन पोडराग्रन्थोंको एक प्रकारसे श्रीवल्लभगीता मानते हैं। जिस प्रकार श्रीभगवद्गीताके अष्टादश अध्याय हैं इसी प्रकार है स्ति श्रीवल्लभगीताके भी पोड़श अध्यायके रूपमें ये पोडश अन्थ हैं। प्रत्येक वैष्णव इन प्रन्थोंका नित्यकर्मके साथ पाठ करते है और भगवत्सेवा क्रममें भी इन पोडश्यन्थोंमेंसे कुछ प्रन्थोंका पाठ करना आवश्यक माना है। सम्प्रदायकी रीतिके अनुसार जबतक वैष्णव पोडश प्रन्थका मूलपाठ नहीं कर सकता है वह भगवत्सेवाका पूर्णाधिकारी नहीं हो सफता है, जो बात सेवा भावना तथा सेवाविध सम्बन्धी अप्योसे सुस्पष्ट है।

श्रीमन्महाप्रभु विरचित इन षोडशप्रन्थोंपर श्रीमह्मभुचरण श्रीगुसाँईजीने टीका लिखनेका प्रारम किया श्रीर उनकी पूर्ति श्रीप्रमुं सुयोग्य कुमारोंने की हैं। श्रीयमुनाष्ट्रकंसे प्रारंभ कर सेवाफल पर्यन्तके इन षोडशप्रन्थोंपर सम्प्रदायके प्रायः सभी विद्वान् गोस्वामिकुमारोंने संस्कृतभाषामें टीकायें लिखी हैं। इनमें से जिन जिन प्रन्थोंपर जिन जिन विद्वान् गोस्वामिकुमारोंकी टीकाएँ उपलब्ध हुई, उन उनका प्रकाशन करने का प्रारंभ कर हमारे पूज्यपाद श्राचार्य वंशजोंने तथा श्रनुयायी विद्वानोंने हमारे उपर बड़ा ही श्रनुग्रह किया है। षोडशप्रन्थके स्वाध्याय करनेके श्रवसर पर इन संस्कृत टीकाश्रोंसे हमें बहुत कुछ सहायता प्राप्त हो रही है।

श्रीपोडशप्रनथोंके अन्दर सब मिलाकर २२१॥ रलोक हैं पोडशप्रनथके एक एक प्रनथको कम पूर्वक कर्एठस्थ करनेके लिए यदि नित्यप्रति दो रलोक भी कएठस्थ करनेका कम निश्चितका पोडश प्रनथका स्वाध्याय किया जाय तो १११ दिनमें सम्पूर्ण

षोडरा ग्रन्थ कर्एटस्थ किया जा सकता है। इस प्रकार यह क्रम चारमासके लिए निश्चित करके साम्प्रदायिक पाटशालाओं में, वैष्ण्य मर्हिलयों में तथा वैष्ण्य कुटुम्बों में छोटे बड़े सब किसी को षोड्शप्रन्थ कर्एटस्थ करनेकी प्रथम प्ररेणा करनी चाहिये चारमासके अन्तमें केवल मूल षोडशप्रन्थ कर्एटाय करनेवालोंकी परीचा लेनी चाहिये। परीचामें उत्तीर्ण व्यक्तियोंको गीस्वामिबालकोंके इस्ताच्चरसे आशीर्वाद्यत्र प्रमाण्यत्रवे रूपमें देनेकी व्यवस्था करनी चाहिये।

हमारी समभमें अनेक वैद्यावोंको इनमेंसे कुछ प्रनथ करठाप्र होंगे और कुछ प्रनथ करठाप्र करके श्रीमहाप्रभुजीके आगामी उत्सव पर्यन्त इस परीक्षाका का दिन निश्चित कर प्रत्येक वैद्याव मन्डलीके अप्रसर तथा पाठशालाके अध्यापकोंको इस विषयकी सूचना अभीसे देनी चाहिये। हमारा यह निश्चित सिद्धान्त है कि इस प्रकार चार मासमें षोडशप्रनथ करठाप्र हो जाने के पश्चात् इसके अन्वय पुरस्सर अर्थ झानके लिए और चारमास लगानेसे प्रत्येक प्रनथका अर्थ झान वैद्यावोंको सहजमें हो जायगा। इतना कार्य हो जाने पर प्रत्येक नगरमें एकमास अथवा दोमासके लिये किसी साम्प्रदायिक विद्वानके द्वारा संस्कृत टीकाओंके आधारसे प्रवचनकी व्यवस्था करनी चाहिये। अथवा हिन्दी भाषामें और गुजराती भाषामें लिखे हुए विस्तृत विवचनकी सहायता लेकर एक र प्रनथपर स्वाध्याय पद्धतिसे व्याख्यानकी योजना करनेसे बैद्याव समाजमें षोडशप्रनथका अथात् श्रीवञ्चभगीताका स्वाध्याय सम्यक हो सकेगा।

दैवोद्धारप्रयत्नामा श्रीमन्महाप्रभु श्रीवल्लभाचार्यजीने श्रपने चिद्धान्तको श्रथवा उपदेशको समभानेके लिए श्रग्णुभाष्य निबन्ध सुबोधिनी प्रभृति बड़े श्रन्थोंको लिखनेके साथ ही उन श्रन्थोंमें समभाये हुए सारको श्रपने श्राश्रितजनोंके कत्याएके लिए स्पष्ट करनेके निमित्त इन षोडराप्रन्थोंकी रचनाकी है। इनमेंसे कई प्रन्थ कुछ वैष्णवोंकी प्राथनासे अथवा उनके हितार्थकी हैं, जिस प्रकार बालबोध और सिद्धान्त मुक्तावली परमत और स्वमतको स्पष्ट करनेके लिए काशीके परम भगवदीय सेठ पुरुषोत्तम दासजीकी प्रार्थनासे लिख देनेकी कृपा की है। और गोविन्द दूवेकी विन्ता निवृत्तिके लिए नवरत्न प्रन्थकी रचनाकी है इन प्रन्थोंमेंसे कुछ सिद्धान्त बोधक है, कुछ प्रन्थ स्तुत्यात्मक है और कुछ प्रन्थ दैन्यभावकी शिचा देनेक लिए। अतः श्रीवल्लभा नुयायी प्रत्येक सज्जन इन षोडशप्रन्थोंक। परम श्रद्धा और लगनके साथ स्वाध्याय करनेमें प्रवृत्त हों यह सानुनय सादर उनके समीप प्रार्थना है।

श्रीमद्वल्लभाचार्यं विरचित षोड्शमन्थ

#### श्रीवल्लभगीता

श्रीमन्महाप्रमु विरचित पोड़राग्रन्थ पोड़शाध्याती श्रीवल्ल-भगीता है। इस गीताका प्रचार सम्प्रदायमें है, किन्तु इस गीताका प्रचार गीताप्रसके गीताप्रचारके श्रादर्शपर करनेकी हमने एक योजना की है, जिसका प्रारंभ 'श्रीकृष्ण' कार्यलयने किया है, किन्तु इस महान् कार्यके लिये पूज्यपाद श्राचार्यवराजोंका श्राशीर्वाद, साम्प्रदायिक संस्थात्रों श्रोर विद्वानोंका सहकार श्रोर श्रीमान् वैष्णवोंकी वित्तजा सेवाका विनियोग श्रपेत्तित है। 'श्रीकृष्ण' कार्यालयके पास इस समय जो साहित्य तैयार हैं उसको मँगवाकर तथा इसके विविध संस्करण श्रिधक संख्यामें प्रकाशनके लिए "षोड़श्यन्थ प्रचार किमाग" को विशेष श्रार्थिक सहायता श्रदानकर हिन्दी भाषामें सिद्धान्त प्रचारक इस संस्थाको स्थायी बनावें।

षोड़शग्रन्थकी तैयार पुस्तकें

१-पोड़शपनथ एवं विविध स्तोत्राणि इस प्रन्थमें श्रीमहाप्रभु-

विरचित मूल षोड्शयन्थोंके उपरान्त मगलाचरण, श्रीसर्वोत्तम स्तोत्र, श्रीवल्लभाष्टक, स्फुरत्ऋष्ण श्रेमामृत स्तोत्र, शिचाश्लोक, गोपीगीत, मधुराष्टक, नन्दकुमाराष्टक प्रभृति अनेक स्तोत्र दिये गये हैं। चतुर्थ संस्करण पृष्ठ सं०८० न्योद्घावर। ⊳)।

२—षोड़शत्रनथ सरल हिन्दी भावार्थ सहित सचित्र पृष्ठ संख्या ८० न्यौ० ॥)

३—बोड़शत्रन्थ मूल, पदच्छेद, अन्वयार्थ एवं भावार्थ सहित द्वितीय संस्करण पृष्ठ संख्या १६० न्यौ० १॥)

विशेष निवेदन—षोड्शथन्थके सविस्तर विवेचनका प्रकाशन शीव ही होगा। अभी 'श्रीकृष्ण' मासिक पत्रके अष्टम बर्षकी प्रथमसंख्यामें 'कृष्णाश्रयस्तोत्र' का विवेचन और द्वितीय संख्यामें 'सिद्धान्त रहस्य' का विवेचन प्रकाशित हुआ है। तदनुसार 'श्रीकृष्ण' मासिक पत्रमें अन्य प्रत्योंका भी विवेचन प्रकाशित किया जायगा।

व्यवस्थापक-

#### श्रीकृष्ण कार्यालय

प्रमानन्द भवन, ३४।१३ जंगमवाङ्गिकाशी ।

#### श्रीगोपीजनवल्लभाय नमः श्रीमद्वल्लभाचार्यजी महाप्रभुजी विरचितम्

# श्रीसुदर्शनकवचम्

वैष्णवानां हि रचार्थं श्रीवल्लभनिरूपितः। सुदर्शनमहामन्त्रो वैष्णवानां हितावहः ॥१॥ मन्त्रा मध्ये निरूप्यन्ते चक्राकारं च लिख्यते। उत्तरागर्भरचाच परिचितहिते रतः ॥२॥ ब्रह्मास्त्रवारगां चेव भक्तानां भयभंजनः। वधं च दुष्टदेत्यानां खंडं खंडं च कारयेत् ॥३॥ . वैष्णवानां हितार्थाय चक्रं धारयते हरिः । पीताम्बरो परब्रह्म वनमाली गदाधरः ॥ ४॥ कोटिकन्दर्पलावरायो गोपिकाप्राणवल्लभः। श्रीवल्लभःक्रपानाथों गिरिधरः शत्रुमर्दनः ॥५॥ दावासिदर्पहर्ता च गोपीनां भयनाश्नः। गोपालो गोपकन्याभिः समोवृत्तोऽधितिष्ठते ॥६॥ वजमंडलप्रकाशी च कालिंदोविरहानलः। स्वरूपानन्ददानार्थं तापनोत्तरभावनः ॥७॥ निकुंजविहारभावाग्ने देहि मे निजदर्शनम्। गोगोपिकाश्र्वताकीर्णो वेगुवादनतत्परः ॥=॥ कामरूपीकलावांश्च कामिन्यां कामदो विभुः।

श्रीसुद्शनकवचम्

5

मन्मथोमथुरानाथो माधवो मकरध्वजः ॥६॥ श्रीपरःश्रीकरश्रेव श्रोनित्रामः सतांगतिः। मुक्तिदो मुक्तिदो विष्णुःभूधरो भूतभावनः ॥१०॥ सर्वदुःखहरो वीरो दुष्टदानवनाशकः। श्रीनृसिंहोमहाविष्गुःश्रीनिवासःसतांगतिः ॥११॥ चिदानन्दमयो नित्यः पूर्णब्रह्म सनातनः। कोटिमानुप्रकाशी च कोटिलीलाप्रकाशवान् । १२। भक्तियः पद्मनेत्रो भक्तानां वांछितप्रदः। हृदि कृष्णो मुखे कृष्णो नेत्रे कृष्णश्च कर्णयोः १३ भक्तिप्रियश्च श्रीकृष्णः सर्वं कृष्णमयं जगत्। कालं मृत्युं यमं दूतं भूतं प्रेतं च प्रपूर्यते।१४।

ॐ नमो भगवते महाप्रतापाय महाविभृतिपतये वज्रदेहवज्रकाय वज्रतुंड वज्रनख वज्रमुख
वज्रबाहु वज्रनेत्र वज्रदंत वज्रकरकमठ भूमात्मकराय श्रीमकरिपंगलाच उपप्रलय कालाग्निरीद्रवीर भद्रावतार पूर्णब्रह्म परमात्मने ऋषिमुनिवंग्य शिवाख्रब्रह्माख्रवेष्णवाद्य नारायणाख्य कालशक्ति कालदर्णडकालपाश अघोराख्य निवारणाय
पाशुपताख्य मृडाख्य सर्वशक्ति परास्तकराय परविद्या निवारण आदिदीसाय अथर्ववेदऋग्वेद
सामवेद यजुर्वेद सिद्धकराय निराहाराय वायुवेग

श्रासदश नकवचम

मनोवेग श्रीबालकृष्णः प्रतिष्ठानंदकरः स्थल अलाशिगमें मतोरभेदि भेदि सर्वशत्रु छेदि छेदि ममवैरिन्खांद्योत्वाद्य संजीवन पर्वतो चाट्य चाट्यडाकिनी शाकिनी विध्वंसकराय महाप्रता-पाय निजलीलाप्रदर्शकाय निष्कलङ्ककृत् नन्द-कुमारबदुक ब्रह्मचारी निंकु अस्थमक्तरनेहकराय द्रष्टजनस्तभनाय सर्वपापयहकुमार्गयहान् छेदय छेद्य भिन्दिभिन्दि खाद्यसकंटकान्ताडयताड्य मारय मारय शोषय शोषय ज्वालय संहारय संहार्य ( देवदत्त ) नाशय नाशय ऋति शोषय शोषय सम सर्वत्र रच रच महापुरुषाय सर्व दुःखिवनारानाय पहमंडल भृतमंडल प्रेतमंडल पिशाचमडल उच्चाटन उच्चाटनाय अतरभवादि-कज्वर माहेश्वरज्वर वैष्णवज्वर ब्रह्मज्वर विषम-ज्वर शीतज्वर वातज्वर कफज्वर एकाहिक द्राहिक चातुर्थित अर्द्धमः सिक मासिक षार्मासिक सवस्तरादिकर अमिश्रमि छेद्य छेद्य भिन्दि भिन्दि महाबल पराक्रमाय महा-विपत्ति निवारगाय भक्तजनकल्पना कल्पद्रु-मायदुष्टजन मनोरथस्तंभनाय क्लीं कृष्णाय गोविंदायगोपीजनवल्लभाय नमः॥ पिशाचान् राचासान् चेव हृदिरोगाँश दारुणान् । भूचरान्

श्रीसुदर्शन वचम्

खेचरान् सर्व डाकिनी शाकिनी तथा ॥१५॥ नाटकं चेटकं चैव छलछिद्रं न दश्यते। अकाले मरगां तस्यशोकदोषो न लभ्यते ॥१६॥ सर्वविध्वच्यं यान्ति रच मे गोपिकाप्रियः। भयंदावाग्निचौराणां विग्रहे राजसंकटे ॥१७॥ व्याल व्याघ महा शत्रुवैरिबंधो न लभ्यते । **त्रा**धिव्याधिहरश्चे व यहपीडोविनाशने ॥१८॥ संग्रामजयदस्तरमाद्वध्यायेदेवंसुदर्शनम् ॥ सतादश इमे श्लोका यंत्रमध्ये च लिख्यते । वैष्णवानां इंदं यंत्रं अन्येभ्यश्च न दीयते ॥ वंशवृद्धिभवेत्तस्य श्रोता च फलमाप्नुयात्। सुद्रश्नमहामंत्रो लभते जयमङ्गलम् ॥

सर्वदुःखहरश्चेदं अङ्गशूलअच्चशूल उदरशूल
गुदशूल कटिशूल कुच्चिशूल जानुशूल जंघशूज
हस्तशूल पादशूल वायुशूलस्तनशूल सर्वशूलात्
निर्मृलय दानवदेत्य कामिनि वेताल ब्रह्मराच्यस
कालाहल अनन्त वासुकी तच्चक कर्कोट कालीय
स्थलरोग जलरोग नागवाश कालपाश विषं
निर्विषं कृष्ण त्वामहं शरणागतः । वैष्णवार्थं
कृतं यत्र श्रीवल्लभनिरूपितम् ॥

🖇 इति श्रीवंलभाचार्यकृतं सुदर्शनकवचं सम्पूर्णस् 🖇



## 'श्रीकृष्ण' मासिक पत्र

淡淡淡淡淡淡淡淡淡淡淡淡淡淡淡淡

हिन्दीभाषामें शुद्धाद्वेत सम्प्रदायका यह एकमात्र मासिकपत्र गत आठ वर्षसे प्रकाशित हो रहा है। जिसमें साम्प्रदायिक प्रन्थोंका हिन्दी भाषान्तर एवं वैष्णवोपयोगी विविध लेख तथा कवितादि प्रकाशित होते हैं। वर्षारम्भ भाद्रपदमाससे होता है। एक वर्षमें बारह संख्यायें पोस्टेज सहित वार्षिक ४) में दीजाती हैं पृष्टिमार्गीय प्रत्येक वैष्णवको इस पत्रके प्राहक बनकर घरबैठे सत्संगका लाभ उठाना चाहिये।

## श्रीसुबोधिनीजी

श्रीमन्महाप्रभु श्रीवञ्जभाचार्य विरचित श्रीमद्भागवतकी संस्कृतटीका श्रीसुबोधिनीजी नामसे विख्यात है। उनका स्रत्त हिन्दी भाषान्तर प्रन्थमालाके आकारमें नियमित प्रकाशित होरहा है। उत्तम कागज तथा छपाई। बड़े आकारके ४०० पृष्ठ एक वर्षमें प्रकाशित करनेकी व्यवस्था है। वार्षिक न्यौछावर पोस्टेज सहित ६)। गोपीगीत तथा युगलगीत श्रीसुबोधिनीजी भाषान्तर सहित तैयार है।

मुद्रक-प्रकाशक—पंडित माध्य शर्मा यमुनावल्लभ मुद्रणालय, ३४/१३ जंगमवाड़ी, काशी।

**从来来就是我就来来来来来就是我就是** 

## आचार्य जी के प्रकाशित यन्थः—

| 100        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| संख्या     | ग्रन्थ टीका आदि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | मूल्य    |
| 9)         | महानुभवशिवतस्तोत्रम् (संस्कृत-हिन्दी व्याख्या)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 8-00     |
|            | श्रीपरशुरामस्तोत्रम् (हिन्दी अनुवाद)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | अमूल्य   |
| 3)         | भीविशतिकाशास्त्रम् (संस्कृत-हिन्दी व्याख्याएं)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | x-0x     |
| 8)         | सप्तपदोहृदयम् (संस्कृत व्याख्या, हिन्दी-अंग्रेजी अनुवाद)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 9-20     |
| <b>%</b> ) | सञ्जीवनीदर्शनम् (संस्कृत हिन्दी, अग्रेजी अनुवाद)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 9-40     |
| €)         | सङ्कान्तिपञ्चहशो (हिन्दी गद्य-पद्य अनुवाद)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 9-00     |
| 6)         | परशिवप्रार्थना (सिद्धमहामन्त्र) (हिन्दी अंग्रेजी अनुवाह)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | अमूल्य   |
| =)         | मन्दाकान्तास्तोत्रम् (हिन्दी अनुवाद)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | x-00     |
| (9)        | All areas (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          |
| 90)        | BITTE CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF THE PROPER | ₹0-00    |
| 19)        | Stin Town Town Town Town Town Town Town Tow                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 90-00    |
| 92)        | श्रीमदमृतसूवितपञ्चाशिका (संस्कृत श्याख्या)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 3—4°     |
| 93)        | मन्दाकान्तारतोत्रम् (हिन्दी व्याख्या)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | \$ — 0 0 |
| 48)        | भीराष्ट्रालोक: (हिन्दी अनुवाद)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | X-00     |
|            | (10.13)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 8-70     |

सभी पुस्तकें मिलने का वता -

## श्री दुर्गाद्त शर्मा, ए-७२, अमृतदथ,

श्रीमद् अमृतवाग्भव शोध-संस्थान, जनता कालोनी, जयपुर (राजस्थान)

### श्रीपींठम्,

सैंद्धदर्शनशोधसंस्थानम्, जम्मू ।

मुद्रक - एस० एन० मगोत्रा ब्रिंहिंग प्रस, गली खिलोनेआं जम्मू-कश्मीर ह